Vol 9 No. 4 April 2025
Jurnal Riset Studi Multidisiplin ISSN: 2110-2152

GENEOLOGI TERORISME: OTOKRITIK FILOSOFI TERHADAP
KETIMPANGAN PRIMORDIAL & KONSTRUKSI WACANA
RADIKALISME

Elkata Agustinus Batistuta Atua
elkaatual23@gmail.com
Universitas Kristen Indonesia

ABSTRAK

Memaknai terorisme sebagai gejala epistemik yang berakar pada rekonstruksi primordialitas yang
cacat tidaklah tepat bila hanya di pandang sebagai fenomena sosiologis atau determinisme
ontologis. Dalam Studi Geneologi, radikalisme juga membawa makna serupa layaknya ekses dari
rezim tafsir yang mereduksi pluralitas makna. Dengan membedah aspek Geneologis ala Nietszche,
penelitian ini akan menggugat modus produksi terorisme & konstruksi radikalisme sebagai
fasilitas evolusi diskursif yang membelenggu rasionalitas komunal. Jika menilik aspek historis,
maka pemaknaan terorisme sebagai ekspresi ideologis tidak sepenuhnya dapat keliru namun ia
juga beroperasi dengan kooptasi struktural dan simbolik. Penelitian ini meninjau kembali
transformasi dari radikalisme sebagai hasil konstruksi seiring dengan munculnya kekuasaan yang
hegemonik. Melacak jejak epistemik dengan metode hermeneutik kritis untuk membongkar
anatomi dan realita ketimpangan primordial ini. Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa
terorisme adalah artikulasi Kkrisis eksistensial yang terfasilitasi oleh asimetri interprestasi dan
politisasi identitas. Bukan hanya sebagai alur panjang tentang ekstrimisme, namun penerkaan
terhadap naluri kekuasaan yang mengorganisir kebengisan.

Kata Kunci: Genealogi, Terorisme, Radikalisme, Primordialitas, Kekuasaan.

PENDAHULUAN

Pandangan definitif mengenai Terorisme seringkali dimaknai sebagai perilaku
ekstrimisme yang dilakukan akibat fanatisme ideologis atau fundalisme politik dan
agama. Nyatanya, pemahaman ini mereduksi kebenaran yang memahat realitas politik dan
legitimasi sosial untuk menghiraukan aspek kompleksitas dari relasi kuasa. Studi
geneologi mengenai terorisme mewartakan adanya evolusi kekuasaan bukan hanya
sebagai bentuk resistensi kepada hegemoni, namun mekanisme kekuasaan itu sendiri.
Sebagai aktor dominan, negara seringkali merangkai definisi terorisme sesuai keinginan
dan kepentingannya sendiri. Sehingga bersua pada dikotomi antara kekerasan yang ditik
benar & apa yang dikategorikan salah. Sehingga tuntutan fundamental untuk membongkar
wacana arus utama dalam pendekatan geneologi sebenarnya hadir untuk menegaskan
makna terkait realita sejarah yang penuh pergeseran makna dan tidak linier. Sehingga
radikalisme harus mulai dipandang sebagau kooptasi simbolik yang menentukan identitas
tertentu sebagai musuh yang sah untuk diperangi.

Dalam filsafat politik, kekerasan adalah bagian yang tidak terpisahkan dari struktur
sosial. Terminologi Thomas Hobbes sebagai kodrati manusia disebut homo homini lupus,
Nietzsche memandang kekerasan sebagai kesatuan dari bagian produksi makna dalam
relasi kuasa. Sejarah menegaskan bahwa kekerasan sering disangkutkan dengan
primordialisme, sebuah keyakinan akan superioritas identitas suatu kelompok yang
dipakai untuk melegitimasi domasi dan eksklusi sosial. Maknailah kenyataan bahwa
radikalisme bukanlah penyimpangan, namun respons bagi kondisi ketimpangan yang
sering dimanfaatkan oleh elit politik untuk melanggengkan bahkan mengawetkan
kekuasaan.

30


mailto:elkaatua123@gmail.com

31

Dalil mengenai ketimpangan primordial akan berlaku apabila suatu kelompok
mengganggap identitas yang melekat pada mereka terancam oleh struktur kekuasaan yang
lebih besar. Victimhood inilah yang kerapkali dikonstruksi untuk memanipulasi lewat
narasi historis dan propaganda publik, terutama bagi kalangan heterogen dimana isu etnis
dan agama menjadi pemicu konflik. Eksklusifitas politik identitas diperalat sebagai
fasilitas mobilisasi untuk mengasuh tumbuhnya ideologi radikal. Sehingga radikalisme
tidak bertumbuh dalam kevakuman namun karena konstruksi naratif untuk membentuk
pola pikir masyarakat tentang "Sang Musuh". Foucault secara tegas menjelaskan bahwa
kekuasaan tidak hanya bergerak melalui paksaan fisikal, namun terjalin dalam produksi
makna untuk mendisiplinkan pikiran bahkan mengatur secara subtil tindakan manusia.

Di era pra modern, radikalisme berdasar dogma keagaman digunakan untuk
menjustifikasi adanya "Perang Suci" demi ekspansi teritorial. Bertransformasi dalam
dunia modern, dan berkembang menjadi ideologi politik yang melakukan resistensi atau
mempertahankan status quo. Jika memandang dari konteks kolonialisme, maka ada
banyak gerakan perlawanan yang dilabeli "Teroris” oleh penguasa, tapi dianggap
pahlawan oleh masyarakat lokal. Tentunya ini memperlihatkan bahwa kategori teroris
atau radikal merupakan hasil pertempuran kognisi dalam struktur kekuasaan.

Carl Schmitt mendeskripsikan bahwa politik berpusat pada distingsi kawan-lawan
(friend-enemy distinction). Sehingga radikalisme selalu menggunakan musub sebagai
objek antagonisme, dikonstruksikan lewat adanya dehumanisasi & propaganda. Kelompok
radikal menyatakan bahwa mereka bergulat demi melawan musuh yang lebih besar—
ideologi, negara, atau sistem yang dirasa tidak adil. Disisi lain, negara pun memakai
wacana sama untuk menjustifikasi perilaku represif pada kelompok yang dirasa sebagai
ancaman bagi stabilitas. Dengan begitu, makna radikalisme bukanlah terkungkung dalam
pandangan tentang ekspresi ideologis namun kesatuan dari permainan politik dimana
setiap pemain berupaya untuk membentuk "kebenaran™ yang menguntungkan mereka.

Produk marginalisasi struktrual inilah yang timbul akibat keserakahan untuk
mempertahankan kepentingan sepihak aktor-aktor penguasa. Dengan memakai pisau
analisis geneologis, maka pandangan ideologi radikal harus dimaknai sebagai evolusi
narasi kekuasaan, dari dogma hingga doktrin, dari resistensi teks sampai justifikasi politik.
Di era geopolitik global yang telah berkelindan bak pusaran pragmatisme saat ini,
produksi terorisme juga berkaitan dengan asimetri kekuasaan dalam mendistribusikan
akses terhadap dominasi wacana & sumber daya menjadi faktor krusial dalam radikalisasi
individu bahkan kelompok yang teralienasi secara epistemik.

Namun realitanya, kebijakan pendekatan yang diambil untuk menghadapi terorisme
selama ini lebih cenderung berfokus pada respons yang koersif seperti war on terror,
malah memperburuk siklus kekerasan. Pendekatan sentralistik & militeristik nyatanya
tidak efektif dalam memangkas akar radikalisme, tapi hanya mengatasi masalah sesaat.
Disisi lain, program deradikalisasi berbasis komunitas menunjukan tingkat keberhasilan
yang signifikan untuk mencegah upaya perekrutan kelompok ekstrimis.

Studi RAND Corporation memperlihatkan bahwa pendekatan sosial dengan basis
inklusifitas cenderung efektif apabila dikomparasikan dengan strategi militer untuk
mengurangi kuantitas kelompok teroris. Sehingga penelitian ini bertujuan untuk
memberikan pemahaman mengenai fakta ontologis terkait bagaimana terorisme bisa
terbentuk, dan berupaya menyajikan rumusan kebijakan yang lebih efisien untuk
menanggulangi radikalisme. Pendekatan interdisipliner dalam mengolaborasikan filsafat
sosiologi, politik, agama, dan keamanan menjadi titik krusial untuk merangsang strategi
yang komperhensif.



32

Deradikalisasi tidak boleh hanya bertumpu pada intervensi negara, hamun wajib
melibatkan peranan aktor non-negara layaknya masyarakat sipil, organisasi internasional,
lembaga pendidikan untuk memfasilitasi dialog inklusif. Ekpresi krisis eksistensial akibat
adanya asimetri interpretasi dan politisasi identitas harus diatasi berdasarkan pada
pemahaman yang tajam terkait bagaimana narasi kekerasan dibentuk dan berproduksi
dalam struktur sosial. Penelitian ini juga diharapkan menjadi literatur yang berkontribusi
dalam menyajikan kebijakan yang berorientasi pada transformasi bernalar untuk
mengubah paradigma yang dominan dalam diskursus terorisme selama ini.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah sebuah eksplorasi akademik dengan berupaya untuk menggugat
fabrikasi makna dalam struktur kekuasaan. Memakai metode kualitatif dengan pendekatan
hermeneutika kritis dan geneologi, tulisan ini berupaya untuk melacak jejak ontologis dari
narasi universal tentang terorisme dan radikalisme berproduksi, tersirkulasi dalam lanskap
perpolitikan yang terdominasi oleh kepentingan negara. Ini bukanlah paparan biasa,
namun otopsi epistemik terhadap literatur historis, propaganda politik dan kebijakan
negara. Dengan menilik arsip kekuasaan, riset ini mengevaluasi bagaimana kategori
“radikal” dan “teroris” bertransformasi sebagai diskursus konstruktif yang diasuh dalam
mekanisme kontrol subtil dan eksklusi, bukan semata-mata realitas objektif.

Data diperoleh dari studi literatur, observasi partisipatif virtual dan analisis narasi
kritis. Mendigdayakan dokumen sejarah dan berbagai karya-karya dari Michael Foucault,
Carl Schmitt, dan Friedrich Nietzsche. Disisi lain, perbincangan semi-terstruktur dengan
praktisi dan akademisi membuka khazanah dan ruang nalar bagi tafsir diluar pandangan
resmi negara. Teknik analisis yang digunakan merupakan kolaborasi dari kontekstualisasi
sosio-politik, dekonstruksi naratif dan geneologi konseptual dengan tujuan mengevaluasi
kebenaran dibalik wacana radikalisme yang terdistorsi akibat konstruksi legal dari
instrumen kekuasaan.

Dengan proposisi yang tajam, penelitian ini menguak fakta bahwa definisi terorisme
dan radikalisme tidak mutlak, namun hasil dari produk kepentingan ekonomi dan politik
yang diperkuat lewat narasi hegemonik. Dengan segala aparatus ideologis, negara hadir
sebagai arsitek untuk meredefinisikan demi mengendalikan wacana publik tentang
terorisme. Kebijakan koersif, represif dan militeristik yang dijalankan cenderung
melanjutkan siklus kekerasan bukan menghentikannya. Sehingga luaran kebijakan yang
ditawarkan bukan sebatas deradikalisasi teknokratis namun pendekatan berbasis
komunitas untuk mewartakan inklusivitas dalam dialog, tidak dengan tindakan yang
memperkukuh kontradiksi sosial. Penggunaan metodologi kritis untuk menelanjangi
struktur kekuasaan menjadikan penelitian ini sebagai literatur transendental untik
membuka kemungkinan baru dalam meredefinisi makna terorisme dan radikalisme dalam
kontestasi politik global seraya mengganggu hegemoni wacana yang selama ini
berkelindan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Terorisme Sebagai Produk Epistemik: Dari Primordialisme ke Radikalisme
Terorisme tidak boleh dimaknai sebagai tindakan brutalisme yang membawa
ketakutan bagi masyarakat, namun ia adalah instrumen epistemik dari narasi yang
tersusun oleh kekuasaan demi mendikte siapa yang layak mementukan definisi dan
mereka yang akan dikambing hitamkan ketika kekacauan terjadi. Fasilitas kognisi
seringkali dibatasi oleh makna terorisme yang disampaikan negara. Sehingga mayoritas
masyarakat akan memandang terorisme sebatas produk ekstrimisme. Namun jika



33

direnggangkan agar bersifat elastis, maka definisinya bergerak lebih daripada itu. Diksi
“teroris” ditentukan oleh siapa yang melakukannya bukan karena aksi. Negara membantai
masyarakat sipil, membakar desa dan menjajah tanah orang lain, tetap berakting suci
diatas panggung global. Sedangkan seorang lelaki berjanggut panjang yang bergerak
melakukan resistensi terhadap kemaksiatan dengan rakitan senjata langsung terdikotomi
sebagai “radikalist”. Sudah saatnya kita menguliti hipokrasi seperti ini.

Mereka yang memonopoli kekuasaan akan mengubah narasi publik bahwa
kekerasan yang mereka lakukan adalah “perang melawan teror”, “stablisisasi keamanan”
dan “operasi militer”. Disisi lain, kelompok yang teralienasi dalam relasi kekuasaan
mencoba bergerak dengan cara sama dijadikan musuh publik. Jika menggunakan
metodologi ala Michael Foucault dalam Geneologi, maka kita tidak akan terbelenggu dan
tersungkur dalam moralitas picisan yang dirangkai oleh kekuasaan. Karena Friedrich
Nietzsche pernah bersuara bahwa moralitas adalah fasilitas dari mereka yang
memenangkan perang dalam sejarah. Sepanjang sejarah modern, perang terhadap
“terorisme” , sudah tentu pemenangnya adalah elita global dan negara raksasa yang
berupaya melanggenggkan kontrol kekuasaan.

Sehingga untuk menilik bagaimana transformasi terorisme yang bersua pada narasi
politik modern, maka kita perlu melacak jejak sejarahnya, membongkar bahkan
menelanjangi kebenaran tentang proses konstruksi menjadi sebuah wacana hegemonik.
Geneologi tidak terjerat dalam definisi sederhana tentang melihat asal-usul suatu konsep,
namun mengevaluasi sebuah evolusi dalam pertarungan paradigma tentang narasi
kekuasaan. Ada 3 fase utana untuk memandang progresifitas terorisme: a. Fase
Primordial: ketika ekpresi ketimpangan bergerak dalam bentuk kekerasan. Sebelum
terminologi “terorisme” digunakan, ada suatu bagian dalam kriminalisme purba yang
sangat fundamental yakni kekerasan.

Di era primitif, kekerasan merupakan cara negosiasi politik paling purba yang dapat
dilacak dalam berbagai literatur sejarah. Karena itu adalah mekanisme resistensial
terhadap akses pada struktur kekuasaan. Jika ada kelompok kecil yang berupaya melawan
kelompok besar, maka jalur legal tidak bisa ditempuh. Mereka harus bersembunyi,
menyusun taktik gerilyawan, bahkan menciptakan berbagai ancaman dibalik bayang-
bayang. Dari sinilah embrio terorisme muncul sebagai mekanisme bertahan hidup
terhadap penindasan bukan sebatas subjek inheren yang banal. Ini realita dalam sejarah
dunia, Penjajah eropa mendiskreditkan perlawanan pribumi sebagai “pemberontakan”.

Ketika rakyar Aljazair memerangi prancis, mereka dilabeli “teroris”. Dikala pejuang
kemerdekaan indonesia melawan belanda, mereka didefinisikan sebagai “ekstrimis”.
Padahal, respons itu bukanlah terorisme namun resistensi terhadap kolonialisme.
Nyatanya mereka yang terfasilitasi oleh mesin propaganda yang lebih mumpuni seperti
media global dan kekuatan kolonial memiliki hak yang lebih besar untuk mendefinisikan
fenomena dalam sejarah. B. Fase Konstruksi Kebenaran: Ditengah perkembangan sistem
politik modern, negara konsisten menyokong institusi yang secara spesifik mengendalikan
narasi. Dari sinilah muncul diksi “radikalisme” yang dirangkai sebagai fasilitas untuk
melabeli bahkan mengkriminalisasi kelompok yang dianggap sebagai ancaman terhadap
status quo. Tidak lagi bertujuan untuk mendeskripsikan perilaku.

Berbagai kriteria musuh dibuat oleh negara seperti Musuh dari luar (kelompok yang
dirasa membahayakan stabilitas global seperti kelompok militan di timur tengah) dan
Musuh dari Dalam (oposisi politi yang berpotensi menghantam kekuasaan seperti aktivis
anti-pemerintah yang dilabeli ekstrimis). Pola ini diteruskan dalam gerak sejarah. Ketika
Nelson Mandela menjadi pemimpin kelompk bersenjata terhadap apartheid, ia adalah
teroris oleh pemerintah Afrika Selatan. Tapi dikala ia berhasil dan menjadi presiden,



34

definisi itu mendadak hilang. Itu adalah satu diantara banyaknya fenomena yang harus
dilihat sebagai proses labelisasi politik kekuasaan. C. Fase Institusionalisasi Wacana:
Disaat negara telah berhasil menguasai narasi tentang terorisme, ketakutanpun digunakan
sebagai alat politik.

Kondisi kecemasan yang dikemas secara subtil untuk mengontrol kebijakan tanpa
adanya perlawanan dari masyarakat. Ini adalah momentum disaat defenisi terorisme
bertransformasi dari sebatas ancaman sebagai industri politik global. Undang-undang anti
terorisme disahkan demi membuka peluamg bagi siapa saja yang dirasa mencurigakan
tanpa adanya proses legal hukum yang adil. Mediapun mengorganisir kebengisan dengan
mendukung kebijakan negara dengan menampilkan wajah-wajah tertentu sebagai
“kelompok terorisme”. Keuntungan industri militer karena awetnya perang terhadap
teroris yang mengonsumsi anggaran biaya masif. Contoh konkrit bisa dilihat dalam “War
On Terror” rancangan Amerika Serikat pasca 9/11.

Dengan justifikasi membasmi terorisme, invasi terhadap Afganistan dan Irak
dilakukan hingga membunuh ratusan ribu masyarakat sipil, menghancurkan berbagai
fasilitas negara dan melahirkan lebih banyak kelompok radikal lainnya. Namun tindakan
tersebut tidak dipandang sebagai upaya terorisme. Malahan narasi universal menyebutnha
sebagai “perang demi kebebasan”. Inilah klimaks dari hipokrisi dunia, terorisme hanya
eksis jika dibuat oleh mereka yang kalah dalam percaturan kekuasaan. Jika analisis tajam
kita gunakan, maka fakta bahwa terorisme adalah produk dari ketimpangan kekuasaan
bukan sebagai objek yang inheren jahat, benar adanya. Sehingga diksi “teroris” cenderung
bersifat politis daripada objektif. Wacana terorisme adalah salah satu fasilitas negara
untuk mendisiplinkan kebenaran yang terselubung dalam opini publik bahkan
memomopoli narasi atas kekerasan. Kalau berhasrat untuk memaknai terminologi
terorisme, maka nalar harus melampaui propaganda negara yang dilakukan secara subtil
bahkan menggali lebih dalam untuk melihat mekanisme produksi narasi yang
mengendalikannya. Dibalik setiap narasi, ada kekuasaan yang bersemayam dan dari
realita ini narasi sejarah akan disusun berdasarkan mereka yang kuat.

Menyingkap Represi Di Balik Propaganda Kontra-Terorisme

Dalam klaim yang dilekatkan pada dirinya sebagai pengayom rakyat, benteng
peradaban dan penjaga ketertiban, Negara selalu menyusun propaganda selektif untuk
membangun persona publik. Nyatanya, kebrutalan negara lebih besar daripada kelompok
yang mereka labeli sebagai teroris. Ketika sejarah dievaluasi kembali, narasi terorisme
kerapkali dipakai sebagai alat represi politik untuk menghantam resistensi publik. Dengan
memanfaatkan fasilitas resmi, negara memonopoli definisi tentang siapa yang harus
dibungkam lewat regulasi yang sifatnya represif.

Sejarah Amerika Latin di masa perang dingin lewat kelompok buruh, kaum kiri dan
berbagai gerakan sosial menjadi contoh nyata dari proses pelabelan buta hanya karena
mereka ingin menggugat kebijakan neoliberal dan rezim militer yang didukung Amerika
Serikat. Ketika jalur militeristik digunakan untuk membantai rakyat maka penghilangan
individu yang dianggap ancaman dan subversif menjadi normalisasi. Argentina dengan
ribuan orang yang menghilang dalam “Dirty War” (1976-1983), Di Chile, Augusto
Pinochet menculik, menyiksa, dan meghabisi lawan politik dengan alasan “melawan
komunisme”, Di Guatemala, komunitas petani yang menyuarakan hak tanah malah diberi
label gerakan radikal dan dijadikan target operasi militer.

Modus operandi klasik negara inilah dengan membangun narasi kolektif,
menghadirkan kecemasan lalu melegalkan kebijakan represif dengan dalil stabilitas
nasional. Ironisnya, ini dibanggakan sebagai demokrasi. Jika memandang terorisme
sebagai alat kontrol sosial, tentunya kita tak boleh mengabaikan fakta bahwa negara



35

memakai ketakutan demi memperluas monitoring pada rakyatnya sendiri. Pandangan
Pinoptikon. Era Pasca 9/11 dimanfaatkan amerika serika untuk menciptakan momentum
demi memperluas kekuasaan negara atas personafikasi warga masyarakatnya.

Kebijakan Patriot Act, memberikan keleluasaan masif kepada pemerintah untuk
menyadap percakapan telepon bahkan berbagai saluran komunikasi digital tanpa perlu izin
dari pengadilan, memata-matai pergerakan masyarakat dengan teknologi pengawasan
massal, serta menahan siapapun tanpa adanya proses hukum yang transparan dengan
alasan “keamanan nasional. Ini semua dijalankan dengan dalil: “Perang Melawan Teror”.
Namun jika ditilik secara kritis sebenarnya narasi yang dibuat bertujuan untuk
menyalurkan ketakutan permanen agar rakyat menjadi tunduk pada kekuasaan bukan
untuk menghapus terorisme.

Bukti yang beredar dalam ruang publik justru menunjukan bahwa produk terorisme
semakin berkembang bukan berkurang apalagi habis. Perang bertahun-tahun di timur
tengah tidak mendatangkan stabilitas malah Afganistan hancur lebur, suriah
bertransformasi jadi ajang perang proksi, dan irak menjadi ladang konfik berkepanjangan.
Kita harus mengevaluasi kembali berbagai kebijakan represif yang benar-benar bertujuan
memberantas terorisme, bukan sebagai proyek ekonomi-politik global untuk
mengawetkan dominasi kekuasaan. Setiap kali aksi terorisme terjadi, reaksi yang telihat
hampir selalu sama: Politisi menyuarakan tindakan keras dan regulasi darurat, media
membantai publik dengan berita penuh ketakutan dan membeludaknya kontrak milyaran
dollar perusahan senjata serta industri.

Tentu bukan kebetulan, karena ini adalah produk kooptasi yang sangat
menguntungkan. Perusahaan besar layaknya Lockheed Martin, Raytheon, dan Northrop
Grumman menghasilkan pendapatan signifikan dari konflik yang berkelanjutan. Ketika
ketakutan dinarasikan, anggaran militerpun teralokasikan. Variabel yang sama, skema
yang tidak berubah ini menjadikan ancaman terbesar bagi perselingkuhan 3 sisi antara
kapitalisme, politik dan militer adalah perdamaian. Negara memakai alasan peningkatan
anggaran keamanan agar setiap koridor didalamnya tetap diuntungkan. Industri militerpun
memerlukan konflik dan perang agar produk mereka tetap terjual, dan media butuh
kecemasan untuk meningkatkan rating.

Sebagai instrumen politik, terorisme dipakai demi membentuk opini kolektif oleh
kekuasaan. Ketika suatu kelompok dilabeli sebagai “teroris”, maka hak asasi yang
melekat seperti berbicara dan membela diri pun ditanggalkan. Itulah fakta yang tak dapat
dikecam oleh kekuasaan. Dalam fenomena politik modern, “teroris”, “radikal”,
“ekstrimis” digunakan untuk membungkam oposisi politik ketika ada yang menentang
kekuasaan, Melegitimasi berbagai kebijakan represif dan tindakan tercela dengan
membuka jalan bagi aparat untuk menindaklanjuti keadaan secara brutal tanpa
konsekuensi hukum, bahkan mampu membentuk narasi komunal dengan menampilkan
citra tertentu sebagai ancaman.

Istilah yang dipakai secara selektif untuk tujuan tertentu menjadikan keberadaan
negara sebagai bentuk kemaksiatan dan kenajisan. Itulah cara kerja narasi. Karena
kekerasan selalu diberi keleluasaan jika itu adalah negara, namun jika datang dari pihak
yang tertindas maka akan dipandang sebagai kejahatan. Sebagai produk hasil konstruksi
oleh kekuasaan demi mengawetkan status quo, maka definisi terorisme tidak sesederhana
propaganda media. Pahamilah bahwa jika mereka yang membawa ketakutan adalah
teroris, maka negara adalah yang paling terbesar diantara mereka. Jika membunuh rakyat
tak berdosa adalah definisi teroris, maka berbagai rezim militer di Amerika Latin adalah
Subjek utamanya. Jika untuk mencapai tujuan politik dengan memakai kekerasan sebagai
jalannya maka seluruh imperium kolonialisme dan kapitalisme perang adalah pemain



36

utamanya.

Propaganda harus mampu dipandang sebagai mekanisme kekuasaan yang tak
terlihat, bergerak dalam ranah sublimasi di setiap narasi. Kepatuhan publik adalah proses
pendisiplinan yang diidam-idamkan elite politik. Untuk membongkar kedok bagaimana
kekuasaan menciptakan, mengontrol dan bereproduksi dalam makna kekerasan politik
bermuara lebih jauh pada fenomena terorisme, pendekatan geneologi digunakan untuk
membedah secara tajam. Makna terorisme tidak boleh didefisitkan menjadi sebatas aksi
ektrimis yang hadir akibat kevakuman moral, tapi produk dari wacana yang
dikonstruksikan oleh negara, aktor politik dan media.

Kenyataannya, siapa yang terdefinisikan sebagai “teroris” bukanlah tentang fakta
namun tentang siapa yang berhak mendefenisikannya. Michael Foucault menegaskan
bahwa kekuasaan tak hanya menekan, namun juga menciptakan makna sosial. Negara
mendefinisikan terorisme dan menggunakan pendekatan militeristik untuk menumpasnya.
Perlu dipahami bahwa makna terorisme tidak terkungkung pada kategori tetap namun
sangat fleksibel, bertumpu pada kepentingan politik. Dulu Nelson Mandela dikategorikan
sebagai teroris namun ketika rezim berganti, dia dipandang sebagai ikon perdamaian.
Pandangan Carl Schmitt di bukunya friend-enemy distinction memaparkan bahwa politik
pada dasarnya menentukan siapa yang menjadi musuh.

Di era modern pasca peristiwa 9/11, para teroris dijadikan musuh universal yang
membuat negara memperkuat kebijakan represif dengan dalih keamanan nasional.
Pandangan serupa datang dari Thomas Hobbes yang menyerukan bahwa Negara adalah
solusi atas kekerasan kodrati manusia melalui monopoli kekuasaan. Namun kenyataannya,
negara juga adalah pelaku kejahatan terbesar. Eksekusi, perang, dan represi terjadi dengan
justifikasi hukum hingga kekerasan negara menjadi sah. Friedrich Nietzsche menonjolkan
pikirannya bahwa moralitas & hukum adalah produk relasi kuasa untuk mendefisinikan
yang benar dan salah. Dengan penalaran ini, alasan “operasi militer” akan digunakan
ketika negara membunuh. Namun, kalau ada yang merespons perilaku itu dengan
perlawanan, maka itulah “terorisme”.

Dikotomi sebagai hasil dari mereka yang mengendalikan narasi. Terorisme &
radikalisme tidak muncul dari kehampaan, namun karena gejolak krisis eksistensial dan
alienasi sosial. Benedict Anderson dalam Imagined Communities mendeskripsikan
pikirannya bahwa identitas nasional dirangkai secara imajiner, dan ketika dibawa ke
konteks ekstrimisme, wacana victimhood memainkan peran krusial dalam mobilisasi.
Subjek teradikalisasi seringkali merupakan mereka yang berada dalam kehampaan ruang
ekspresi politik. Marc Sageman menegaskan bahwa radikalisasi lebih banyak kuantitasnya
di kalangan individu yang terdampak dislokasi sosial daripada sebatas doktrin ideologi
atau agama.

Radikalisme merupakan respons terhadap keterasingan, bukan sebatas fanatisme
buta. Charles Tilly dengan The Politics of Collective Violence miliknya menunjukan
bahwa kekerasan politik adalah reaksi massa terhadap represi negara. Studi RAND
Corporation membuktikan bahwa kebijakan war on terror yang bersifat koersif justru
memperburuk siklus kekerasan. Perlawanan menjadi semakin masif apabila negara terus
membelenggu. Disisi lain, pendekatan yang menargetkan komunitas cenderung efektif
untuk meredam ekstrimisme jika dibandingkan dengan taktik militeristik.

The Wretched of the Earth karya Frantz Fanon mendeskripsikan fenomena
kekerasan yang kerap kali dilakukan merupakan respons terhadap kemaksiatan struktural
yang mereka alami. Jika mengevaluasi perkembangan terorisme, maka kesamaan variabel
bahwa ia terlahir dari marginalisasi politik, kontrol ketat narasi universal, dan
ketimpangan ekonomi menjadi alasan utama karena ruang oposisi dikerdilkan. Maka,



37

pendekatan represif tidaklah menjadi jawaban yang tepat. Deradikalisasi yang efisien
harus berdasar pada inklusivitas sosial dan reformasi kebijakan keamanan. Memahami
terorisme tidak hanya dengan memandangnya sebagai ancaman keamanan namun
pahamilah sebagai respon bagi ketimpangan sosial, politik dan ekonomi yang berskala
masif. Jika tidak ada transformasi fundamental dalam sikap yang diambil negara untuk
memotong akar ketidakadilan, war on terror hanya akan menjadi indikator berlanjutnya
siklus kekerasan.

Ketakutan Sebagai Modus Operandi Represi Negara & Kekerasan Sebagai Fasilitas
Dehumanisasi

Sebagai algoritma politik, ketakutan merupakan hasil konstruksi yang bereproduksi
dan disebarluaskan dengan aspek yang sangat presisi. Logika kekuasaan menerangkan
bahwa ancaman bukanlah suatu hal untuk diberantas namun selalu dikelola agar
senantiasa relevan. Fenomena 9/11 adalah salah satu contoh adanya fasilitas instrumen
epistemik yang dimiliki negara demi mentransformasikan ketakutan sebagai legitimasi
bagi kebijakan ekspansi dominasi. Nalar kita keliru apabila memandang Osama bin Laden
sebagai figur antagonis, namun ia adalah produk yang senagaj di design untuk
menghidupkan fiksi geopolitik mengenai “poros kemaksiatan”.

Agama dijadikan arsitek simbolik yang mengonstruksikan bineritas bagi peradaban.
Banyak negara seperti lrak dan Afganistan pun menjadi target kebijakan militeristik
bahkan menjadi ladang ekperimental untuk imperialisme kontemporer. Patriot Act yang
disahkan di Amerika Serikat menjadi simbol transisi dari negara hukum menjadi negara
pengawas. Privatisasi warga bukan lagi menjadi hak namjn konsesi yang diberikan
negara, perlindungan tidak lagi bertindak dalam bentuk keamanan, namun dipakai alasan
untuk menormalisasi pengontrolan. Sebagai komoditas yang bernegosiasi dengan
ketundukan, kebebasan tidak lagi dipandang sebagai prinsip ontologis yang melekat pada
asasi manusia.

Terminologi Foucault tentang “Regime of Truth” menjadi cara dimana negara
menciptakan kerangka naratif yang harus dipatuhi tanpa digugat. Ketika keadaan seperti
ini dipaksakan, maka ancaman akan terus bersarang menjadi bahan bakar bagi
kapitalisme militer. Edward Snowden pernah berkata “negara tidak mau ada akhir dari
perang melawan teror. Mereka menerlukan perang ini untuk mengekspansi infrastruktur
represi.” Dapat dikatakan bahwa perang adalah taktik untuk mengawetkan konflik bukan
cara untuk mendapatkan kemenangan.

Radikalisme selalu dipandang sebagai tindakan kekerasan akibat fanatisme, namun
nyatanya ia adalah produk eksklusi kultural. Distorsi makna sebagai patologi ideologis
selalu dipakai negara secara sengaja untuk mereduksi narasi intelektual. Jika radikalisme
ditilik maka logika kekuasaan harus dikoreksi sebagi efek dari ketimpangsn. Tindakan
radikalis bukanlah produk dari kelompok yang fanatik namun respons akibat keterasingan
sosial. Mereka adalah korban dari sistem yang melanggengkan alienasi. Ketika literatur
sejarah dievaluasi kembali maka ada kesamaan variabel bahwa akses terhadap politik,
keadilan, dan ekonomi terkontrol oleh kekuasaan. Akibatnya resistensi radikalisme
menjadi semacam keniscayaan. Terlihat dari fenomena revolusi prancis yang terjadi
akibat eksploitasi aritokrasi terhadap rakyat jelata. Begitu juga dengan pergerakan buruh
di abad ke-19 yang pecah akibat hak pekerja yang dihancurkan kapitalisme. Atau bahkan
tindakan radikalisme islam modern yang dilakukan sebagai akibat dari adanya represi
ekonomi dan politik dari dunia muslim.

Negara tidak pernah mencoba melacak jejak ontologis terkait proses dimana
radikalisme dipilih menjadi suatu opsi. Hipokrisi negara dalam mendigdayakan sistem
dengan menyingkirkan manusia, lalu kaget pabila ada perlawanan dari mereka yang ingin



38

disingkirkan. Oliver Roy pernah mengungkapkan bahwa ‘“radikalisasi bukan terjadi
karena islam, namun karena islam yang terputus akibat tradisi”’. Namun tentunya Wacana
resmi selalu mengasumsikan kebenaran versi mereka bahwa radikalisasi adalah produk
dari islam yang sangat konservatif. Tapi sudah saatnya tesis ini dibalik karena masalahnya
tidak terletak pada kuatnya islam namun justru karena terputus dari akar kulturalnya.

Analisis tajam dalam membongkar mitos rasionalitas yang melekat pada teroris
sebagai janin dsri lingkungan puritan islam tertuang dalam “Jihad and Death: The Global
Appeal of Islamic State”. Sebaliknya, mereka yang terlibat merupakan komunitas yang
tidak memiliki ketertarikan pada tradisi otentik dari islam. Mereka tidak memahami figh,
namun mengerti propaganda jihadisme di media sosial, tidak terikat dengan komunitas
muslim namun justru merasakan dislokasi budaya, radikalisme tidaklah dipandang sebagai
ekspresi iman namun respon kemarahan eksistensial.

Dari sinilah muncul terminologi “Islamized Radicalism”, bukan ‘“Radicalized
Islam.” Maknanya adalah islam bukan penyebab radikalisasi, naum hanya dipakai sebagai
lunguistik simbolik bagi kelompok yang mencari makna ditengah kemampaan struktural.
Dengan begitu, narasi yang cenderung menunjuk islam sebagai embrio terorisme adalah
tindakan manipulatif dan ahistoris. Dikancah dominasi dalam dunia yang terdikte,
kekerasan timbul sebagai bahasa yang hanya tidak memunculkan reaksi, namun dipahami
oleh mereka yang tertundas.

Magnum opus Frantz Fanon yang berjudul The Wretched of the Earth,
meruntuhkam mitos moralitas dari kolonial yang merangkai resistensi sebagai banalitas,
sembari mengabaikan kekerasan yang dilakukan negara sebagai arsitektur kebrutalan
untuk mendominasi. Tulisannya tidak sementara meromantisasi revolusi berdarah, namun
membongkar hipokrisi kekuasaan yang mengilustrasikan resistensi sebagai terorisme,
namun membungkam kebenaran dalam sejarah panjang penindasan yang sangat kejam.

Ketika Aljazair dijajah prancis itu dibilang “misi peradaban”. Namun ketika respons
balik dari Aljazair untuk melawan represi itu, mereka disebut “teroris”. Disinilah ranah
“regime of truth” yang dikenalkan oleh Michael Foucault dimana kebenaran adalah hasil
konstruksi oleh mereka yang memiliki relasi kuasa untuk mendefinisikan wacana, bukan
lagi pada objektifitasnya. Mekanisme dehumanisasi yang bergerak secara struktural
menegasikan bahkan kekerasan diproduksi akibat respon eksistensial. Dikala sistem
membungkam suara yang terasingkan, disitulah perlawanan bukan lagi menjadi opsi
namun keniscayaan. Pesan sejarah dalam berbagai fenomena seperti Revolusi Haiti
(1791-1804) sebagai jalan pembebasan dari adanya sistem perbudakan yang hanya
mungkin ditempuh oleh pemberontakan, Revolusi Bolshevik (1917) dimana menandakan
resistensi dari akumulasi ketidakadilan ekonomi yang terjadi akibat kemaksiatan monarki,
dan Intifada Palestina sebagai

Kontemplasi kritis dari kolonialisme kontemporer yang menindas. Namun tentunya
dari kacamata propaganda kekuasaan, ini tidak lebih invasi terhadap tatanan. Bukan
sebuah perjuangan. Oleh sebab itu, mereka yang terjalin dalam rajutan kekuasaan akan
selalu memandang revolusi sebagai pemberontakan, namun tak sadar bahwa represi
mereka tak pernah mrngedepankan adab. Mitos keberadaan deradikalisasi hanya menjadi
alat kosmetik negara demi membangun citra bahwa mereka “melawan ekstremisme”.
Namun buktinya, taktik yang diterapkan oleh rezim yang otoriter bertransformasi sebagai
proyek kontrol sosial dibanding rekonsiliasi nyata. Mulai dari pembungkaman oposisi,
pembuatan proyek pemulihan tanpa adanya reformasi struktural bahkan kebijakan yang
lebih mengedepankan retorika daripada transformasi sosial.

Banyak wadah khusunya RAND Corporation menyajikan kerangka pikiran menarik
dalam menanggulangi terorisme, ekstremisme bahkan radikalisme. Namun, semua itu



39

kerapkali tidak berhasil akibat mengesampingkan indikator krusial yang sangat
fundamental bahwa radikalisasi merupakan produk ketidakadilan struktural. Kebijakan
deradikalisasi yang tuntas bukan hanya mengedepankan “moderasi” namun memfasilitasi
jalan keluar dari eksklusi sosial. Banyak negara Skandinavia menawarkan strategi yang
substansial salah satunya di Denmark lewat kebijakan reintegrasi mantan ektremis berbasi
pada komunitas lokal dengan menyediakan akses ekonomi yang lebih konkret akibat
frustasi sosio-ekonomi, menjalankan fungsi rehabilitasi bukan hanya berbentuk
monitoring represif namun dalam konteks psiko-sosial, membuka wadah rekonsiliasi
bukan indoktrinasi negara.

Hasilnya terlihat jelas dari Tingkat reoffending yang jauh lebih rendah dari
sebelumnya bila dikomparasikan dengan strategi militeristik. Tentunya ini harus menjadi
penanda kemawasan bahwa deradikalisasi adalah proses pembangunan kondisi sosial
bukan hanya tentang “meluruskan paham”. Paradigma bernalar yang menempatkan
terorisme sebagai problem keamanan haruslah direvisi kembali, karena ini bersinggungan
dengan ranah epistemik. Perang melawan teror hanya taktik produktif yang bertujuan
menopang kekuasaan dengan menggunakan ketakutan dan radikalisme bukanlah produk
islam, namun efek dari keterasingan sosial yang selama ini diasuh oleh eksklusifitas
sistem. Sudah saatnya, kognisi masyarakat dibongkar agar tidak terkungkung dalam mitos
bahwa islam adalah variabel utama yang menunjang terjadinya radikalisasi. Namun
sekedar medium ekspresi.

Wacana simplistis yang mengaitkan keberadaan radikalisme dengan agama harus
ditiadakan. Dibalik setiap narasi, bersarang kepentingan kekuasaan yang ingin diawetkan.
Perseteruan mengenai definisi radikalisme tidak hanya melekat pada soap ektremisme
keagamaan namun pekat pada siapa punya hak dalam menentukan definisi kekerasan.
Ditengah tragedi dehumanisasi, kekerasan seringkali merupakan jalan satu-satunya untuk
mengklaim kembali kemanusiaan yang dirampas. Bukan sekedar penyimpangan sosial.
Radikalisasi Sebagai Produk Politik: Kamuflase Otoritarianisme Dalam Narasi
Teror

Ditengah kontrol narasi teror dan ketakutan, dibalik jubah kamuflase sebagai
pelindung, negara berlaku cerdik namun nyatanya ia adalah predator. Guliran wacana
yang mendominasi ruang publik selalu memposisikan terorisme sebagai musuh yang
menginvasi kedamaian dan tatanan sosial, seakan radikalisasi adalah penyakit yang
gejalanya bertumbuh secara spontan dari kealpaan intelektual. Jika tabir kemunafikan ini
dibongkar dengan memaksimalkan kapasitas pikiran untuk menakar geneologisnya, maka
ada muara kelam yang pasti ditemui.

Kenyataannya bahwa radikalisme tidak muncul dari entitas yang hampa namun
produk konstruksi kognisi yang diprakasai oleh kekuasaan. Kita terlalu nyaman berendam
dalam ilusi bahwa radikalisme merupakan anomali sejarah politik. Namun, jika sejarah
dievaluasi kembali maka ada siklus yang konstan bahwa apabila suatu sistem berubah
menjadi terlalu otoriter, maka tentu ia memerlukan figur imajiner yang dijadikan target
represinya. Maka, narasi terorisme tidak hadir untuk mendeskripsikan realita namun untuk
melahirkan realita itu sendiri. Rezim kebenaran yang diprakasai untuk menumbangkan
mitos bahwa tanpa negara kita akan terjerumus dalam kekacauan.

Kekuasaan akan selalu mencari jalur untum menjinakan pemberontakan. Tradisi
filsafat politik selalu menyajikan fakta bahwa kekuasaan yang dibangun oleh negara
selalu berasaskan dua alat utama yakni represi dan narasi. Variabel yang sama selalu
diteruskan sepanjang peradaban bukan hanya dengan menindas nhamun mengontrol makna
untuk memaknai realitas sosial. Inilah titik dimana geneologi radikalisme menjadi sangat
krusial. Dengan sekedar menggunakan makna yang disajikan oleh negara, maka kita telah



40

dijebak dalam produk kepentingan politik tertentu. Konteks sejarah dimana Friedrich
Nietzsche telah menggambarkan bahwa sang pemenang akan menulis dan mengontrol
makna sejarah. Makna radikalisme bukanlah aspek yang objektif namun strategi semu dari
kekuasaan untuk melanggengkan cengkraman hegemoninya.

Konflik antara “Moralitas Tuan” dan “Moralitas Budak” menjadi bukti dimana
kedua aspek ini akan saling bersinggungan sepanjang peradaban manusia. Kontradiksi
antara sistem nilai yang terdefinisikan oleh kekuasaan dengan resistensi dari mereka yang
ditindas. Maka, tiap rezim kekuasaan akan selalu menantanf makna ontologis dari teroris
atau radikal. Sebagai kategori politik, makna terorisme selalu dikontrol. Sehingga ini
bukan sekedar realitas sosial namun konstruksi diskursif. Kebijakan militeristik tidak
hanya dipakai untuk menekan mereka yang dikategorikan radikal, dan diperkuat dengan
memaksimalkan narasi publik untuk mendisiplinkan kognisi komunal terkait kebenaran.

Di setiap segmen masyarakat, melekat apa yang disebut oleh Foucault sebagai arsip
kekuasaan (archive of power). Ini merupakan kompilasi wacana, dokumen bahkan simbol
yang dipakai untuk menentukan mekanisme suatu fenomena dipahami oleh massa. Arsip
kekuasaan dalam konteks radikalisme tentunya dipenuhi oleh narasi yang
mendeskripsikan eksistensi  kelompok-kelompok tertentu sebagai ancaman pada
stablititas. Mirisnya Institusi keagaaman, civitas akademika dan media massa kerap kali
direkrut untuk mengukuhkan narasi ini.

Dampaknya bisa terlihat ketika radikalisme dipandang layaknya sesuatu yang
inheren dalam kelompok atau individu tertentu, bukan sebagai tragedi yang diselimuti
kompleksitas yang berawal dari ketidakadilan struktural. Disinilah letak jejak operasi
rezim kebenaran. Hanya boleh satu wacana yang mendominasi ruang publik bahwa negara
membawa solusi dan radikalisme adalah persoalan. Peristiwa ini diperkeruh oleh peranan
ketakuran demi mengawetkan otoritarianisme. Sebagai senjata paling efektif dalam
politik, ketakutan gambaran Thomas Hobbes dalam Leviathan menunjukan fakta bahwa
manusia akan menyerahkan kedaulatanya pada negara dikala mereka merasa terancam
oleh anarki. Tentunya tidak mengherankan apabila secara sistematis dan terstruktur negara
mengeskalasi ketakutan ditengah masyarakat. Bisa saja kemunculan narasi terorisme
merupakan arena produksi dependensi terhadap negara. Dengan mengontrol konsensus
dalam mendefinisikan musuh bersama, negara memanipulasi pikiran masyarakat yang tak
sadar bahwa mereka sedang terjebak dalam pusaran otoritarianisme dengan dalih proteksi.

Apabila narasi radikalisme selalu diidentikan sebagai penyakit sosial, maka tentunya
konflik atas terus berlangsung. Dalam paparannya, Oliver Roy menjelaskan bahwa
fenomena radikalisme lebih sering terjadi akibat keterputusaan pada tradisi bukan karena
keterikatan. Embrio radikalisme berkembang dari adanya fenomena keterasingan dan
bertumbuh akibat pengalaman ketidakadilan bahkan kehilangan makna karena kehadiran
sistem yang tidak menyediakan wadah bagi mereka. Didalam kendali oligarki atas dunia
ini, sudah banyak orang yang merasa tidak memiliki tempat dalam sistem ini. Sehingga
kehadiran negars lebih dipandang layainya mesin eksklusi yang mengesampingan
kesengsaraan mereka, bukan sebagai pelindung.

Dikala kehilangan harapan terhadap sistem. Maka alternatif lain sering dijadikan
pilihan dan inilah titik dimana pikiran mereka diperdaya oleh para ekstremis yang
menawarkan makna bagi mereka yang teralienasi. Sejauh ini, Kebijakan deradikalisasi
kerap diarahkan pada dekonstruksi ideologi, seakan masalahnha terletaj pada kognisi
personal. Namun perlu disadari bahwa ini merupakan kesalahan fundamental. Selama
ketimpangan struktural masih terus dilakukan, maka tindakan radikalisme pasti terus
berkembang. Sistem yang mengedepankan eksklusifitas harus dibongkar untuk
memfasilitasi keamanan dan keadilan bagi nereka yang tertindas.



41

Di belakang segala retorika war on terror, negara selalu memerlukan terorisme untuk
menjustifikasi eksistrnsinya. Itu kebenaran yang tak terbantahkan. Setiap narasi yang
dikonsumsi terkait radikalisme dan semua kecemasan yang diperkeruh oleh media bahkan
semua taktik represif yang dijalankan dengan dalil keamanan merupakan strategi
keamanan. Semakin membengkak cengkraman kekuasaan negara tidak akan
membereskan radikalisme. Namun dengan kehancuran mekanisme eksklusi yang
membuat banyak orang kehilangan harapan adalah cara yang efisien. Karena definisi
radikal tidak melekat pada mereka yang menolak sistem, namun keberadaan mereka yabg
mengawetkan ketidakadilan.

KESIMPULAN

Dalam jeratan ilusi epistemik yang dibangun oleh negara ada selalu kepentingan
hegemoniknya. Fenomena kekerasan akan dimanfaatkan sebagai fasilitas produksi
ketakutan yang dikomodifikasi demi kelancaran tujuan politik. Ini bukanlah keniscayaan
objektif namun hasil interpertasi narasi yang dikontrol oleh mereka yang berada dalam
relasi kekuasaan. Secara dominan, negara diangkat sebagai aktor tunggal yang sah dalam
mendistribusikan “kebenaran”, namun nyatanya ia kerapkali menjadi aktor penyokong
kekerasan yang dia kutuk sendiri.

Deskripsi sejarah selalu menegaskan bahwa jika ada indikator yang menggugat
otoritas, maka definisi kebenaran akan dimanipulasi untuk melawan mereka. Sehingga
terminologi “teroris” tidak layak dikategorikan sebagai pandangan universal yang inheren,
namun diksi elastis yang mudah dimanipulasi sesuai kepentingan. Mereka yang dilabeli
teroris, bisa saja merupakan simbol perjuangan kebebasan. Tindakan represi tidak hanya
dipakai oleh negara untuk mempertegas dominasi strukturnya sekaligus mengonstruksikan
realitas sosial agar publik memandang bahwa kebijakan itu adalah keniscayaan untuk
mencapai stabilitas.

Di tengah rezim ketakutan yang berkelindan ini, hukum tidak lagi beroperasi
layaknya mekanisme keadilan namun senjata untuk menjustifikasi otoritarianisme.
Dibalik narasi demokrasi, negara memperluas spektrum cengkraman kontrolnya.
Kebijakan war on terror yang dipakai Amerika Serikat bukan sebatas upaya untuk
memumpahkan ekstremisme namun perluasan hegemoni geopolitik yang menguntungkan
keberadaan industri militer. Sehingga siklusnya sulit untuk diatasi karena keberadaan
perang tidak untuk dimenangkan namun dipertahankan. Karena hanya dalam konflik yang
tak berkesudahan, profit akan membeludak bagi mereka yang menyiapkan sumber daya.
Inilah cerminan moralitas dari sistem yang cacat memaksimalkan keadilan. Karena subjek
diradikalisasi akibat ketimpangan yang terinstitusionalisasikan. Apabila kekerasan
struktural dianggap kenormalan tanpa resolusi, maka siklus yang sama akan terulang
dengan wajah baru dan legitimasi yang lebih canggih. Karenanya kita perlu mengintrusi
kebenaran dari kelompok yang dilabeli teroria dan penyebab kemunculan mereka:

A. Dekonstruksi Kebenaran Negara Yang Represif

Definisi terorisme yang dikontrol oleh aparatus negara harus didekonstruksi.
Masyarakat tidak boleh hanya menelan mentah-mentah narasi yang dilemparkan ke ruang
publik, khususnya dari mereka yang punya kepentingan dalam mengawetkan status quo.
Paparan komperhensif Michael Foucault tentang esensi kebenaran yang merupakan
fasilitas lahiriah dari relasi kuasa dan bukan sekedar entitas netral patut dipandang sebagai
pengingat tegas. Dalam berbagai fenomena, negara kerapkali memakai isu terorisme
sebagai fasilitas yang efisien untuk membungkam oposisi politik, menjustifikasi kebijakan
represif dan militeristik bahkan mengkriminalisasi gerakan sosial. Kekuasaan akan selalu
menggunakan “musuh” agar memastikan kedisiplinan rakyatnya. Tanpa ada narasi yang



42

dikonstruksikan dari ancaman, alasan untuk ekspansi kekuasaan tidak akan ada bagi
mereka. Sehingga sangat krusial bagi kita untuk mendekonstruksikan narasi ini bahkan
menjadikannya sebagai agenda politik yang dikawal ketat oleh semua elemen masyarakat
B. Deradikalisasi Sebagai Proses Sosial & Ideologis

Mereduksi kebenaran ontologis radikalisme tidak hanya terkait pemahaman
keagamaan yang semrawut. Itu adalah ekplanasi yang sangat simplisyuk bahkan
mengesampingkan aspek realitas material yang melingkupi eksistensi induvidu yang
dianggap radikal. Fakta sejarah menguak bahwa, radikalisasi kerap kali terjadi bukan
akibat dokrin tertentu, namu karena alienadi sosial, ekonomi dan politik. Sehingga, jika
radikalisme ingin diberantas, maka solusinya terletak pada reformasi sosial, menghapus
kondisi yang melahirkan radikalisme. Bukan sebatas kebijakan deradikalisasi dengan
basis indoktrinasi ulang. Apabila sistem ekonomi masih dominatif dan eksploitatif, maka
tentunya kita tidak bisa berharap untuk mengatasi ekstremisme. Institusi negara yang
korup dibarengi dengan manuver yang diskriminatif akan memperburuk gejala
radikalisme. Sehingga penting untuk menyadari bahwa menghilangkan sumber
ketimpangan yang memunculkan keterasingan adalah jalan untuk menemukan jawaban.
C. Transformasi Rezim Represif Menuju Demokrasi Substantif

Negara harus mampu menanggalkan ketakukan sebagai instrumen kekuasaan.
Berbagai kebijakan seperti Patriot Act dan monitoring massal hang dilaksanakan oleh
berbagai negara di dunia pasca peristiwa 9/11 tidak benar-benar melindugi rakyat dari
ancaman terorisme, nyatanya itu hanya jalan untuk memperkuat kontrol negara atas
warganya. Pada titik ini, perlu disadari bahwa demokrasi formal yang diklaim banyak
negara berjalan tidak lebih dari ilusi prosedural semata. Eksistensi ontologis demokrasi
tidak hanya terletak pada pemberian hak kepada rakyat, namun memastikan bahwa
semuanya berdaulat atas hidup. Sehingga, tantangan kita bukan sekedar menuntut
transparansi kebijakan antiterorisme, namun melacak jejak mekanisme politik ketakutan
yang selama ini mengontrol kognisi kolektif kita.
D. Menghancurkan Kedok Imperialisme dalam Antiterorisme

Selama eksploitasi ekonomi masih terus dilanggengkan oleh korporasi
multinasional, intervensi militer yang sewenang dan berbagai ketimpangan distribusi
sumber daya maka resistensi yang dilabeli radikal akan selalu ada. Sehingga indikator
penentunnya tidak layak bila hanya dilekatkan pada pandangan bahwa keberadaannya
adalah hasil dari isolasi dinamila global. Produk kepentingan yang diseludupkan dalam
berbagai kebijakan represif negara adidaya saat ini adalah bukti kongkrit dari adanya neo-
kolonialisme dimana dengan dalil atabilitas, negara-negara lain akan ditaklukan dengan
kekuatan militer dan ekonomi. Dengan kondisi inj, tuduhan “teroris” kerapkali merupakan
refleksi dari kepentingan imperialistik ketimbang realitas objektif. Oleh sebab itu, proses
deradikalisasi terorisme hanya dapat diselesaikan dengan menata ulang tatanan dunia yang
berjalan lebih adil, ketika kekayaan tidak berpusat dalam genggaman segelintir negara
atau kekuatan militer tidak dipakai sebagai alat dominasi politik.
E. Menyiapkan Model Keamanan yang berbasis Hak Asasi

Keamanan tidak boleh terdefinisikan sebagai monopoli negara. Sistem yang dipakai
saat ini mengontrol maona keamanan sebagai absennya ancaman kepada negara itu
sendiri, namun tidak memandang aspek terpenuhinya hak-hak dasar warga. Paradigma
kognitif ini harus berubah. Dibandingkan membangun negara menggunakan anggaran
militer yang membengkak, solusi visioner yang efektif adalah berinvestasi dalam
pendidikan, kesejahteraan sosial dan distribusi ekonomi. Sangat jarang ada yang menjadi
ekstremis karena menggemari satu buku atau mendengar ceramah, namun sangat banyak
yang berubah menjadi ekstremis dikala kehilangsn harapan karena ketidakadilan sistemik.



43

Harapan harus dibuat menarik ketimbang kebencian.

Dengan begitu, memaknai terorisme bukan hanya terbelenggu tentang siapa
pelakunya, namun melacak struktur kekuasaan yang mengorganisir kondisi bagi
kekerasan untuk tumbuh. Negara yang kerap mengklaim keberadaanya sebagai pelindung
masyarakat dari terorisme, justru sering menjadi aktor utama yang melahirkan ketakutan
itu sendiri. Apabila ingin dunia terlepas dari siklus kekerasan, maka harus yang diberantas
bukan hanya kelompok teroris, namun mereka yang mengerami sistem pemunculan
teroris. Sehingga di titik ini, penting bagi kita untuk tidak menelan mentah narasi negara
namun mampu menciptakan narasi baru yang tidak tunduk pada logika penindasan.

DAFTAR PUSAKA

Buku:

Agamben, Giorgio. 1998. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Stanford, CA: Stanford
University Press.

Arendt, Hannah. 1951. The Origins of Totalitarianism. New York: Harcourt Brace.

Bauman, Zygmunt. 2006. Liquid Fear. Cambridge: Polity Press.

Beck, Ulrich. 2002. Risk Society: Towards a New Modernity. London: SAGE Publications.

Benjamin, Walter. 1968. Illuminations: Essays and Reflections. New York: Schocken Books.

Butler, Judith. 2004. Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence. London: Verso.

Chomsky, Noam. 2001. 9-11. New York: Seven Stories Press.

Foucault, Michel. 1977. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Pantheon
Books.

Foucault, Michel. 1978. The History of Sexuality, Volume 1: An Introduction. New York:
Pantheon Books.

Freedman, Lawrence. 2013. Strategy: A History. New York: Oxford University Press.

Gray, John. 2003. Al Qaeda and What It Means to Be Modern. New York: The New Press.

Habermas, Jurgen. 1984. The Theory of Communicative Action, Volume 1: Reason and the
Rationalization of Society. Boston: Beacon Press.

Hobbes, Thomas. 1651. Leviathan. London: Andrew Crooke.

Huntington, Samuel P. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New
York: Simon & Schuster.

Kaldor, Mary. 1999. New and Old Wars: Organized Violence in a Global Era. Stanford, CA:
Stanford University Press.

Kepel, Gilles. 2002. Jihad: The Trail of Political Islam. Cambridge, MA: Harvard University
Press.

Klein, Naomi. 2007. The Shock Doctrine: The Rise of Disaster Capitalism. New York:
Metropolitan Books.

Mamdani, Mahmood. 2004. Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of
Terror. New York: Pantheon Books.

Nietzsche, Friedrich. 1887. On the Genealogy of Morals. Leipzig: C.G. Naumann.

Pape, Robert A. 2005. Dying to Win: The Strategic Logic of Suicide Terrorism. New York:
Random House.

Roy, Olivier. 2004. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York: Columbia
University Press.

Said, Edward W. 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books.

Schmitt, Carl. 1922. Political Theology: Four Chapters on the Concept of Sovereignty. Munich:
Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl. 1932. The Concept of the Political. Berlin: Duncker & Humblot

Schmitt, Carl. 1950. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum
Europaeum. Cologne: Greven Verlag.

Schmitt, Carl. 1963. Theory of the Partisan: Intermediate Commentary on the Concept of the
Political. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl. 1956. Hamlet or Hecuba: The Intrusion of the Time into the Play. Dusseldorf:



44

Diederichs.

Schmitt, Carl. 1926. Political Romanticism. Munich: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl. 1921. Die Diktatur. Munich: Duncker & Humblot.

Zizek, Slavoj. 2002. Welcome to the Desert of the Real! Five Essays on September 11 and Related
Dates. London: Verso.

Jurnal:

Abrahms, Max. 2008. “What Terrorists Really Want: Terrorist Motives and Counterterrorism
Strategy.” International Security 32 (4): 78-105.

Asad, Talal. 2007. “On Suicide Bombing.” Social Text 25 (2): 93-108.

Barkawi, Tarak. 2004. “On the Pedagogy of ‘Small Wars’.” International Affairs 80 (1): 19-37.

Baudrillard, Jean. 2002. “The Spirit of Terrorism.” Le Monde Diplomatique, November 2001.

Burke, Jason. 2004. “Al-Qaeda: The True Story of Radical Islam.” I.B. Tauris.

Nietzsche, Friedrich. 1887. Zur Genealogie der Moral [On the Genealogy of Morality]. Leipzig:
Verlag von C.G. Naumann.

Hobbes, Thomas. 1651. Leviathan or The Matter, Forme and Power of a Commonwealth
Ecclesiasticall and Civil. London: Andrew Crooke.

Schmitt, Carl. 1922. Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souveranitat [Political
Theology: Four Chapters on the Concept of Sovereignty]. Munich: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl. 1932. Der Begriff des Politischen [The Concept of the Political]. Hamburg:
Hanseatische Verlagsanstalt.

Schmitt, Carl. 1950. Der Nomos der Erde im Volkerrecht des Jus Publicum Europaeum [The
Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum Europaeum]. Cologne:
Greven Verlag.

RAND Corporation. 2003. The Muslim World After 9/11. Santa Monica, CA: RAND
Corporation.

RAND Corporation. 2004. Trends in Terrorism: Threats to the United States and the Future of the
Terrorism Risk Insurance Act. Santa Monica, CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2006. Beyond al-Qaeda: The Global Jihadist Movement. Santa Monica, CA:
RAND Corporation.

RAND Corporation. 2008. Counterinsurgency in Afghanistan: RAND Counterinsurgency Study—
Volume 4. Santa Monica, CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2010. How Terrorist Groups End: Lessons for Countering al Qa’ida. Santa
Monica, CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2013. The Evolving Terrorist Threat to Southeast Asia: A Net Assessment.
Santa Monica, CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2016. Radicalization in the West: The Homegrown Threat. Santa Monica,
CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2019. Counterterrorism and Counterinsurgency in Somalia: Assessing the
Campaign Against Al Shabaab. Santa Monica, CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2021. The Future of the Islamic State’s Financial Resources. Santa Monica,
CA: RAND Corporation.

RAND Corporation. 2022. The Role of Social Media in the Radicalization of Youth: A Study of
ISIS’s Online Recruitment Campaigns. Santa Monica, CA: RAND Corporation.

Kepel, Gilles. 2004. The War for Muslim Minds: Islam and the West. Cambridge, MA: Belknap
Press.

Roy, Olivier. 2004. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York: Columbia
University Press.

Mamdani, Mahmood. 2004. Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of
Terror. New York: Pantheon Books.

Juergensmeyer, Mark. 2003. Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religious Violence.
Berkeley: University of California Press.

Sageman, Marc. 2004. Understanding Terror Networks. Philadelphia: University of Pennsylvania
Press.

Pape, Robert A. 2005. Dying to Win: The Strategic Logic of Suicide Terrorism. New York:



45

Random House.

Khosrokhavar, Farhad. 2005. Suicide Bombers: Allah’s New Martyrs. London: Pluto Press.

Gerges, Fawaz A. 2005. The Far Enemy: Why Jihad Went Global. Cambridge: Cambridge
University Press.

Hoffman, Bruce. 2006. Inside Terrorism. New York: Columbia University Press.

Stern, Jessica. 2003. Terror in the Name of God: Why Religious Militants Kill. New York:
HarperCollins.

Burke, Jason. 2003. Al-Qaeda: Casting a Shadow of Terror. London: 1.B. Tauris.

Benjamin, Daniel, dan Steven Simon. 2002. The Age of Sacred Terror. New York: Random
House.

Artikel:

Schmitt, Carl. 1938. “The Leviathan in the State Theory of Thomas Hobbes: Meaning and Failure
of a Political Symbol.” The Journal of Politics 2(4): 511-526.

Schmitt, Carl. 1940. “Thomas Hobbes als politischer Denker.” Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie 34(3): 343-368.

Schmitt, Carl. 1963. “Der Begriff des Politischen.” Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie
49(1): 1-33.

Schmitt, Carl. 1969. “The Concept of the Political.” Telos 2: 9-32.

Schmitt, Carl. 1976. “The Age of Neutralizations and Depoliticizations.” Telos 25: 130-142.



