
Jurnal Riset Studi Multidisiplin 
Vol 9 No. 4 April 2025 

ISSN: 2110-2152 

 

 

30 
 
 
 

   

GENEOLOGI TERORISME: OTOKRITIK FILOSOFI TERHADAP 

KETIMPANGAN PRIMORDIAL & KONSTRUKSI WACANA 

RADIKALISME 

 
Elkata Agustinus Batistuta Atua 

elkaatua123@gmail.com   

Universitas Kristen Indonesia 

 

ABSTRAK 

Memaknai terorisme sebagai gejala epistemik yang berakar pada rekonstruksi primordialitas yang 

cacat tidaklah tepat bila hanya di pandang sebagai fenomena sosiologis atau determinisme 

ontologis. Dalam Studi Geneologi, radikalisme juga membawa makna serupa layaknya ekses dari 

rezim tafsir yang mereduksi pluralitas makna. Dengan membedah aspek Geneologis ala Nietszche, 

penelitian ini akan menggugat modus produksi terorisme & konstruksi radikalisme sebagai 

fasilitas evolusi diskursif yang membelenggu rasionalitas komunal. Jika menilik aspek historis, 

maka pemaknaan terorisme sebagai ekspresi ideologis tidak sepenuhnya dapat keliru namun ia 

juga beroperasi dengan kooptasi struktural dan simbolik. Penelitian ini meninjau kembali 

transformasi dari radikalisme sebagai hasil konstruksi seiring dengan munculnya kekuasaan yang 

hegemonik. Melacak jejak epistemik dengan metode hermeneutik kritis untuk membongkar 

anatomi dan realita ketimpangan primordial ini. Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa 

terorisme adalah artikulasi krisis eksistensial yang terfasilitasi oleh asimetri interprestasi dan 

politisasi identitas. Bukan hanya sebagai alur panjang tentang ekstrimisme, namun penerkaan 

terhadap naluri kekuasaan yang mengorganisir kebengisan. 

Kata Kunci: Genealogi, Terorisme, Radikalisme, Primordialitas, Kekuasaan. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Pandangan definitif  mengenai Terorisme seringkali dimaknai sebagai perilaku 

ekstrimisme yang dilakukan akibat fanatisme ideologis atau fundalisme politik dan 

agama. Nyatanya, pemahaman ini mereduksi kebenaran yang memahat realitas politik dan 

legitimasi sosial untuk menghiraukan aspek kompleksitas dari relasi kuasa. Studi 

geneologi mengenai terorisme mewartakan adanya evolusi kekuasaan bukan hanya 

sebagai bentuk resistensi kepada hegemoni, namun mekanisme kekuasaan itu sendiri. 

Sebagai aktor dominan, negara seringkali merangkai definisi terorisme sesuai keinginan 

dan kepentingannya sendiri. Sehingga bersua pada dikotomi antara kekerasan yang ditik 

benar & apa yang dikategorikan salah. Sehingga tuntutan fundamental untuk membongkar 

wacana arus utama dalam pendekatan geneologi sebenarnya hadir untuk menegaskan 

makna terkait realita sejarah yang penuh pergeseran makna dan tidak linier. Sehingga 

radikalisme harus mulai dipandang sebagau kooptasi simbolik yang menentukan identitas 

tertentu sebagai musuh yang sah untuk diperangi. 

Dalam filsafat politik, kekerasan adalah bagian yang tidak terpisahkan dari struktur 

sosial. Terminologi Thomas Hobbes sebagai kodrati manusia disebut homo homini lupus, 

Nietzsche memandang kekerasan sebagai kesatuan dari bagian produksi makna dalam 

relasi kuasa. Sejarah menegaskan bahwa kekerasan sering disangkutkan dengan 

primordialisme, sebuah keyakinan akan superioritas identitas suatu kelompok yang 

dipakai untuk melegitimasi domasi dan eksklusi sosial. Maknailah kenyataan bahwa 

radikalisme bukanlah penyimpangan, namun respons bagi kondisi ketimpangan yang 

sering dimanfaatkan oleh elit politik untuk melanggengkan bahkan mengawetkan 

kekuasaan.  

mailto:elkaatua123@gmail.com


31 
 

 

Dalil mengenai ketimpangan primordial akan berlaku apabila suatu kelompok 

mengganggap identitas yang melekat pada mereka terancam oleh struktur kekuasaan yang 

lebih besar. Victimhood inilah yang kerapkali dikonstruksi untuk memanipulasi lewat 

narasi historis dan propaganda publik, terutama bagi kalangan heterogen dimana isu etnis 

dan agama menjadi pemicu konflik. Eksklusifitas politik identitas diperalat sebagai 

fasilitas mobilisasi untuk mengasuh tumbuhnya ideologi radikal. Sehingga radikalisme 

tidak bertumbuh dalam kevakuman namun karena konstruksi naratif untuk membentuk 

pola pikir masyarakat tentang "Sang Musuh". Foucault secara tegas menjelaskan bahwa 

kekuasaan tidak hanya bergerak melalui paksaan fisikal, namun terjalin dalam produksi 

makna untuk mendisiplinkan pikiran bahkan mengatur secara subtil tindakan manusia. 

Di era pra modern, radikalisme berdasar dogma keagaman digunakan untuk 

menjustifikasi adanya "Perang Suci" demi ekspansi teritorial. Bertransformasi dalam 

dunia modern, dan berkembang menjadi ideologi politik yang melakukan resistensi atau 

mempertahankan status quo. Jika memandang dari konteks kolonialisme, maka ada 

banyak gerakan perlawanan yang dilabeli "Teroris" oleh penguasa, tapi dianggap 

pahlawan oleh masyarakat lokal. Tentunya ini memperlihatkan bahwa kategori teroris 

atau radikal merupakan hasil pertempuran kognisi dalam struktur kekuasaan.  

Carl Schmitt mendeskripsikan bahwa politik berpusat pada distingsi kawan-lawan 

(friend-enemy distinction). Sehingga radikalisme selalu menggunakan musub sebagai 

objek antagonisme, dikonstruksikan lewat adanya dehumanisasi & propaganda. Kelompok 

radikal menyatakan bahwa mereka bergulat demi melawan musuh yang lebih besar—

ideologi, negara, atau sistem yang dirasa tidak adil. Disisi lain, negara pun memakai 

wacana sama untuk menjustifikasi perilaku represif pada kelompok yang dirasa sebagai 

ancaman bagi stabilitas. Dengan begitu, makna radikalisme bukanlah terkungkung dalam 

pandangan tentang ekspresi ideologis namun kesatuan dari permainan politik dimana 

setiap pemain berupaya untuk membentuk "kebenaran" yang menguntungkan mereka.  

Produk marginalisasi struktrual inilah yang timbul akibat keserakahan untuk 

mempertahankan kepentingan sepihak aktor-aktor penguasa. Dengan memakai pisau 

analisis geneologis, maka pandangan ideologi radikal harus dimaknai sebagai evolusi 

narasi kekuasaan, dari dogma hingga doktrin, dari resistensi teks sampai justifikasi politik. 

Di era geopolitik global yang telah berkelindan bak pusaran pragmatisme saat ini, 

produksi terorisme juga berkaitan dengan asimetri kekuasaan dalam mendistribusikan 

akses terhadap dominasi wacana  & sumber daya menjadi faktor krusial dalam radikalisasi 

individu bahkan kelompok yang teralienasi secara epistemik.  

Namun realitanya, kebijakan pendekatan yang diambil untuk menghadapi terorisme 

selama ini lebih cenderung berfokus pada respons yang koersif seperti war on terror, 

malah memperburuk siklus kekerasan. Pendekatan sentralistik & militeristik nyatanya 

tidak efektif dalam memangkas akar radikalisme, tapi hanya mengatasi masalah sesaat. 

Disisi lain, program deradikalisasi berbasis komunitas menunjukan tingkat keberhasilan 

yang signifikan untuk mencegah upaya perekrutan kelompok ekstrimis. 

Studi RAND Corporation memperlihatkan bahwa pendekatan sosial dengan basis 

inklusifitas cenderung efektif apabila dikomparasikan dengan strategi militer untuk 

mengurangi kuantitas kelompok teroris. Sehingga penelitian ini bertujuan untuk 

memberikan pemahaman mengenai fakta ontologis terkait bagaimana terorisme bisa 

terbentuk, dan berupaya menyajikan rumusan kebijakan yang lebih efisien untuk 

menanggulangi radikalisme. Pendekatan interdisipliner dalam mengolaborasikan filsafat 

sosiologi, politik, agama, dan keamanan menjadi titik krusial untuk merangsang strategi 

yang komperhensif.  

 



32 
 

 

Deradikalisasi tidak boleh hanya bertumpu pada intervensi negara, namun wajib 

melibatkan peranan aktor non-negara layaknya masyarakat sipil, organisasi internasional, 

lembaga pendidikan untuk memfasilitasi dialog inklusif. Ekpresi krisis eksistensial akibat 

adanya asimetri interpretasi dan politisasi identitas harus diatasi berdasarkan pada 

pemahaman yang tajam terkait bagaimana narasi kekerasan dibentuk dan berproduksi 

dalam struktur sosial. Penelitian ini juga diharapkan menjadi literatur yang berkontribusi 

dalam menyajikan kebijakan yang berorientasi pada transformasi bernalar untuk 

mengubah paradigma yang dominan dalam diskursus terorisme selama ini. 

 

MEiTODEi PEiNEiLITIAiN 

Penelitian ini adalah sebuah eksplorasi akademik dengan berupaya untuk menggugat 

fabrikasi makna dalam struktur kekuasaan. Memakai metode kualitatif dengan pendekatan 

hermeneutika kritis dan geneologi, tulisan ini berupaya untuk melacak jejak ontologis dari 

narasi universal tentang terorisme dan radikalisme berproduksi, tersirkulasi dalam lanskap 

perpolitikan yang terdominasi oleh kepentingan negara. Ini bukanlah paparan biasa, 

namun otopsi epistemik terhadap literatur historis, propaganda politik dan kebijakan 

negara. Dengan menilik arsip kekuasaan, riset ini mengevaluasi bagaimana kategori 

“radikal” dan “teroris” bertransformasi sebagai diskursus konstruktif yang diasuh dalam 

mekanisme kontrol subtil dan eksklusi, bukan semata-mata realitas objektif.  

Data diperoleh dari studi literatur, observasi partisipatif virtual dan analisis narasi 

kritis. Mendigdayakan dokumen sejarah dan berbagai karya-karya dari Michael Foucault, 

Carl Schmitt, dan Friedrich Nietzsche. Disisi lain, perbincangan semi-terstruktur dengan 

praktisi dan akademisi membuka khazanah dan ruang nalar bagi tafsir diluar pandangan 

resmi negara. Teknik analisis yang digunakan merupakan kolaborasi dari kontekstualisasi 

sosio-politik, dekonstruksi naratif dan geneologi konseptual dengan tujuan mengevaluasi 

kebenaran dibalik wacana radikalisme yang terdistorsi akibat konstruksi legal dari 

instrumen kekuasaan.  

Dengan proposisi yang tajam, penelitian ini menguak fakta bahwa definisi terorisme 

dan radikalisme tidak mutlak, namun hasil dari produk kepentingan ekonomi dan politik 

yang diperkuat lewat narasi hegemonik. Dengan segala aparatus ideologis, negara hadir 

sebagai arsitek untuk meredefinisikan demi mengendalikan wacana publik tentang 

terorisme. Kebijakan koersif, represif dan militeristik yang dijalankan cenderung 

melanjutkan siklus kekerasan bukan menghentikannya. Sehingga luaran kebijakan yang 

ditawarkan bukan sebatas deradikalisasi teknokratis namun pendekatan berbasis 

komunitas untuk mewartakan inklusivitas dalam dialog, tidak dengan tindakan yang 

memperkukuh kontradiksi sosial. Penggunaan metodologi kritis untuk menelanjangi 

struktur kekuasaan menjadikan penelitian ini sebagai literatur transendental untik 

membuka kemungkinan baru dalam meredefinisi makna terorisme dan radikalisme dalam 

kontestasi politik global seraya mengganggu hegemoni wacana yang selama ini 

berkelindan. 

 

HAiSIL DAiN PEiMBAiHAiSAiN 

Terorisme Sebagai Produk Epistemik: Dari Primordialisme ke Radikalisme 

Terorisme tidak boleh dimaknai sebagai tindakan brutalisme yang membawa 

ketakutan bagi masyarakat, namun ia adalah instrumen epistemik dari narasi yang 

tersusun oleh kekuasaan demi mendikte siapa yang layak mementukan definisi dan 

mereka yang akan dikambing hitamkan ketika kekacauan terjadi. Fasilitas kognisi 

seringkali dibatasi oleh makna terorisme yang disampaikan negara. Sehingga mayoritas 

masyarakat akan memandang terorisme sebatas produk ekstrimisme. Namun jika 



33 
 

 

direnggangkan agar bersifat elastis, maka definisinya bergerak lebih daripada itu. Diksi 

“teroris” ditentukan oleh siapa yang melakukannya bukan karena aksi. Negara membantai 

masyarakat sipil, membakar desa dan menjajah tanah orang lain, tetap berakting suci 

diatas panggung global. Sedangkan seorang lelaki berjanggut panjang yang bergerak 

melakukan resistensi terhadap kemaksiatan dengan rakitan senjata langsung terdikotomi 

sebagai “radikalist”. Sudah saatnya kita menguliti hipokrasi seperti ini. 

Mereka yang memonopoli kekuasaan akan mengubah narasi publik bahwa 

kekerasan yang mereka lakukan adalah “perang melawan teror”, “stablisisasi keamanan” 

dan “operasi militer”. Disisi lain, kelompok yang teralienasi dalam relasi kekuasaan 

mencoba bergerak dengan cara sama dijadikan musuh publik. Jika menggunakan 

metodologi ala Michael Foucault dalam Geneologi, maka kita tidak akan terbelenggu dan 

tersungkur dalam moralitas picisan yang dirangkai oleh kekuasaan. Karena Friedrich 

Nietzsche pernah bersuara bahwa moralitas adalah fasilitas dari mereka yang 

memenangkan perang dalam sejarah. Sepanjang sejarah modern, perang terhadap 

“terorisme” , sudah tentu pemenangnya adalah elita global dan negara raksasa yang 

berupaya melanggenggkan kontrol kekuasaan.  

Sehingga untuk menilik bagaimana transformasi terorisme yang bersua pada narasi 

politik modern, maka kita perlu melacak jejak sejarahnya, membongkar bahkan 

menelanjangi kebenaran tentang proses konstruksi menjadi sebuah wacana hegemonik. 

Geneologi tidak terjerat dalam definisi sederhana tentang melihat asal-usul suatu konsep, 

namun mengevaluasi sebuah evolusi dalam pertarungan paradigma tentang narasi 

kekuasaan. Ada 3 fase utana untuk memandang progresifitas terorisme: a. Fase 

Primordial: ketika ekpresi ketimpangan bergerak dalam bentuk kekerasan. Sebelum 

terminologi “terorisme” digunakan, ada suatu bagian dalam kriminalisme purba yang 

sangat fundamental yakni kekerasan. 

Di era primitif, kekerasan merupakan cara negosiasi politik paling purba yang dapat 

dilacak dalam berbagai literatur sejarah. Karena itu adalah mekanisme resistensial 

terhadap akses pada struktur kekuasaan. Jika ada kelompok kecil yang berupaya melawan 

kelompok besar, maka jalur legal tidak bisa ditempuh. Mereka harus bersembunyi, 

menyusun taktik gerilyawan, bahkan menciptakan berbagai ancaman dibalik bayang-

bayang. Dari sinilah embrio terorisme muncul sebagai mekanisme bertahan hidup 

terhadap penindasan bukan sebatas subjek inheren yang banal. Ini realita dalam sejarah 

dunia, Penjajah eropa mendiskreditkan perlawanan pribumi sebagai “pemberontakan”.  

Ketika rakyar Aljazair memerangi prancis, mereka dilabeli “teroris”. Dikala pejuang 

kemerdekaan indonesia melawan belanda, mereka didefinisikan sebagai “ekstrimis”. 

Padahal, respons itu bukanlah terorisme namun resistensi terhadap kolonialisme. 

Nyatanya mereka yang terfasilitasi oleh mesin propaganda yang lebih mumpuni seperti 

media global dan kekuatan kolonial memiliki hak yang lebih besar untuk mendefinisikan 

fenomena dalam sejarah. B. Fase Konstruksi Kebenaran: Ditengah perkembangan sistem 

politik modern, negara konsisten menyokong institusi yang secara spesifik mengendalikan 

narasi. Dari sinilah muncul diksi “radikalisme” yang dirangkai sebagai fasilitas untuk 

melabeli bahkan mengkriminalisasi kelompok yang dianggap sebagai ancaman terhadap 

status quo. Tidak lagi bertujuan untuk mendeskripsikan perilaku.  

Berbagai kriteria musuh dibuat oleh negara seperti Musuh dari luar (kelompok yang 

dirasa membahayakan stabilitas global seperti kelompok militan di timur tengah) dan 

Musuh dari Dalam (oposisi politi yang berpotensi menghantam kekuasaan seperti aktivis 

anti-pemerintah yang dilabeli ekstrimis). Pola ini diteruskan dalam gerak sejarah. Ketika 

Nelson Mandela menjadi pemimpin kelompk bersenjata terhadap apartheid, ia adalah 

teroris oleh pemerintah Afrika Selatan. Tapi dikala ia berhasil dan menjadi presiden, 



34 
 

 

definisi itu mendadak hilang. Itu adalah satu diantara banyaknya fenomena yang harus 

dilihat sebagai proses labelisasi politik kekuasaan. C. Fase Institusionalisasi Wacana: 

Disaat negara telah berhasil menguasai narasi tentang terorisme, ketakutanpun digunakan 

sebagai alat politik.  

Kondisi kecemasan yang dikemas secara subtil untuk mengontrol kebijakan tanpa 

adanya perlawanan dari masyarakat. Ini adalah momentum disaat defenisi terorisme 

bertransformasi dari sebatas ancaman sebagai industri politik global. Undang-undang anti 

terorisme disahkan demi membuka peluamg bagi siapa saja yang dirasa mencurigakan 

tanpa adanya proses legal hukum yang adil. Mediapun mengorganisir kebengisan dengan 

mendukung kebijakan negara dengan menampilkan wajah-wajah tertentu sebagai 

“kelompok terorisme”. Keuntungan industri militer karena awetnya perang terhadap 

teroris yang mengonsumsi anggaran biaya masif. Contoh konkrit bisa dilihat dalam “War 

On Terror” rancangan Amerika Serikat pasca 9/11.  

Dengan justifikasi membasmi terorisme, invasi terhadap Afganistan dan Irak 

dilakukan hingga membunuh ratusan ribu masyarakat sipil, menghancurkan berbagai 

fasilitas negara dan melahirkan lebih banyak kelompok radikal lainnya. Namun tindakan 

tersebut tidak dipandang sebagai upaya terorisme. Malahan narasi universal menyebutnha 

sebagai “perang demi kebebasan”. Inilah klimaks dari hipokrisi dunia, terorisme hanya 

eksis jika dibuat oleh mereka yang kalah dalam percaturan kekuasaan. Jika analisis tajam 

kita gunakan, maka fakta bahwa terorisme adalah produk dari ketimpangan kekuasaan 

bukan sebagai objek yang inheren jahat, benar adanya. Sehingga diksi “teroris” cenderung 

bersifat politis daripada objektif. Wacana terorisme adalah salah satu fasilitas negara 

untuk mendisiplinkan kebenaran yang terselubung dalam opini publik bahkan 

memomopoli narasi atas kekerasan. Kalau berhasrat untuk memaknai terminologi 

terorisme, maka nalar harus melampaui propaganda negara yang dilakukan secara subtil 

bahkan menggali lebih dalam untuk melihat mekanisme produksi narasi yang 

mengendalikannya. Dibalik setiap narasi, ada kekuasaan yang bersemayam dan dari 

realita ini narasi sejarah akan disusun berdasarkan mereka yang kuat.  

Menyingkap Represi Di Balik Propaganda Kontra-Terorisme 

Dalam klaim yang dilekatkan pada dirinya sebagai pengayom rakyat, benteng 

peradaban dan penjaga ketertiban, Negara selalu menyusun propaganda selektif untuk 

membangun persona publik. Nyatanya, kebrutalan negara lebih besar daripada kelompok 

yang mereka labeli sebagai teroris. Ketika sejarah dievaluasi kembali, narasi terorisme 

kerapkali dipakai sebagai alat represi politik untuk menghantam resistensi publik. Dengan 

memanfaatkan fasilitas resmi, negara memonopoli definisi tentang siapa yang harus 

dibungkam lewat regulasi yang sifatnya represif. 

Sejarah Amerika Latin di masa perang dingin lewat kelompok buruh, kaum kiri dan 

berbagai gerakan sosial menjadi contoh nyata dari proses pelabelan buta hanya karena 

mereka ingin menggugat kebijakan neoliberal dan rezim militer yang didukung Amerika 

Serikat. Ketika jalur militeristik digunakan untuk membantai rakyat maka penghilangan 

individu yang dianggap ancaman dan subversif menjadi normalisasi. Argentina dengan 

ribuan orang yang menghilang dalam “Dirty War” (1976-1983), Di Chile, Augusto 

Pinochet menculik, menyiksa, dan meghabisi lawan politik dengan alasan “melawan 

komunisme”, Di Guatemala, komunitas petani yang menyuarakan hak tanah malah diberi 

label gerakan radikal dan dijadikan target operasi militer. 

Modus operandi klasik negara inilah dengan membangun narasi kolektif, 

menghadirkan kecemasan lalu melegalkan kebijakan represif dengan dalil stabilitas 

nasional. Ironisnya, ini dibanggakan sebagai demokrasi. Jika memandang terorisme 

sebagai alat kontrol sosial, tentunya kita tak boleh mengabaikan fakta bahwa negara 



35 
 

 

memakai ketakutan demi memperluas monitoring pada rakyatnya sendiri. Pandangan 

Pinoptikon. Era Pasca 9/11 dimanfaatkan amerika serika untuk menciptakan momentum 

demi memperluas kekuasaan negara atas personafikasi warga masyarakatnya.  

Kebijakan Patriot Act, memberikan keleluasaan masif kepada pemerintah untuk 

menyadap percakapan telepon bahkan berbagai saluran komunikasi digital tanpa perlu izin 

dari pengadilan, memata-matai pergerakan masyarakat dengan teknologi pengawasan 

massal, serta menahan siapapun tanpa adanya proses hukum yang transparan dengan 

alasan “keamanan nasional. Ini semua dijalankan dengan dalil: “Perang Melawan Teror”. 

Namun jika ditilik secara kritis sebenarnya narasi yang dibuat bertujuan untuk 

menyalurkan ketakutan permanen agar rakyat menjadi tunduk pada kekuasaan bukan 

untuk menghapus terorisme.  

Bukti yang beredar dalam ruang publik justru menunjukan bahwa produk terorisme 

semakin berkembang bukan berkurang apalagi habis. Perang bertahun-tahun di timur 

tengah tidak mendatangkan stabilitas malah Afganistan hancur lebur, suriah 

bertransformasi jadi ajang perang proksi, dan irak menjadi ladang konfik berkepanjangan. 

Kita harus mengevaluasi kembali berbagai kebijakan represif yang benar-benar bertujuan 

memberantas terorisme, bukan sebagai proyek ekonomi-politik global untuk 

mengawetkan dominasi kekuasaan. Setiap kali aksi terorisme terjadi, reaksi yang telihat 

hampir selalu sama: Politisi menyuarakan tindakan keras dan regulasi darurat, media 

membantai publik dengan berita penuh ketakutan dan membeludaknya kontrak milyaran 

dollar  perusahan senjata serta industri.  

Tentu bukan kebetulan, karena ini adalah produk kooptasi yang sangat 

menguntungkan. Perusahaan besar layaknya Lockheed Martin, Raytheon, dan Northrop 

Grumman menghasilkan pendapatan signifikan dari konflik yang berkelanjutan. Ketika 

ketakutan dinarasikan, anggaran militerpun teralokasikan. Variabel yang sama, skema 

yang tidak berubah ini menjadikan ancaman terbesar bagi perselingkuhan 3 sisi antara 

kapitalisme, politik dan militer adalah perdamaian. Negara memakai alasan peningkatan 

anggaran keamanan agar setiap koridor didalamnya tetap diuntungkan. Industri militerpun 

memerlukan konflik dan perang agar produk mereka tetap terjual, dan media butuh 

kecemasan untuk meningkatkan rating.  

Sebagai instrumen politik, terorisme dipakai demi membentuk opini kolektif oleh 

kekuasaan. Ketika suatu kelompok dilabeli sebagai “teroris”, maka hak asasi yang 

melekat seperti berbicara dan membela diri pun ditanggalkan. Itulah fakta yang tak dapat 

dikecam oleh kekuasaan. Dalam fenomena politik modern, “teroris”, “radikal”, 

“ekstrimis” digunakan untuk membungkam oposisi politik ketika ada yang menentang 

kekuasaan, Melegitimasi berbagai kebijakan represif dan tindakan tercela dengan 

membuka jalan bagi aparat untuk menindaklanjuti keadaan secara brutal tanpa 

konsekuensi hukum, bahkan mampu membentuk narasi komunal dengan menampilkan 

citra tertentu sebagai ancaman.   

Istilah yang dipakai secara selektif untuk tujuan tertentu menjadikan keberadaan 

negara sebagai bentuk kemaksiatan dan kenajisan. Itulah cara kerja narasi. Karena 

kekerasan selalu diberi keleluasaan jika itu adalah negara, namun jika datang dari pihak 

yang tertindas maka akan dipandang sebagai kejahatan. Sebagai produk hasil konstruksi 

oleh kekuasaan demi mengawetkan status quo, maka definisi terorisme tidak sesederhana 

propaganda media. Pahamilah bahwa jika mereka yang membawa ketakutan adalah 

teroris, maka negara adalah yang paling terbesar diantara mereka. Jika membunuh rakyat 

tak berdosa adalah definisi teroris, maka berbagai rezim militer di Amerika Latin adalah 

Subjek utamanya. Jika untuk mencapai tujuan politik dengan memakai kekerasan sebagai 

jalannya maka seluruh imperium kolonialisme dan kapitalisme perang adalah pemain 



36 
 

 

utamanya.  

Propaganda harus mampu dipandang sebagai mekanisme kekuasaan yang tak 

terlihat, bergerak dalam ranah sublimasi di setiap narasi. Kepatuhan publik adalah proses 

pendisiplinan yang diidam-idamkan elite politik. Untuk membongkar kedok bagaimana 

kekuasaan menciptakan, mengontrol dan bereproduksi dalam makna kekerasan politik 

bermuara lebih jauh pada fenomena terorisme, pendekatan geneologi digunakan untuk 

membedah secara tajam. Makna terorisme tidak boleh didefisitkan menjadi sebatas aksi 

ektrimis yang hadir akibat kevakuman moral, tapi produk dari wacana yang 

dikonstruksikan oleh negara, aktor politik dan media.  

Kenyataannya, siapa yang terdefinisikan sebagai “teroris” bukanlah tentang fakta 

namun tentang siapa yang berhak mendefenisikannya. Michael Foucault menegaskan 

bahwa kekuasaan tak hanya menekan, namun juga menciptakan makna sosial. Negara 

mendefinisikan terorisme dan menggunakan pendekatan militeristik untuk menumpasnya. 

Perlu dipahami bahwa makna terorisme tidak terkungkung pada kategori tetap namun 

sangat fleksibel, bertumpu pada kepentingan politik. Dulu Nelson Mandela dikategorikan 

sebagai teroris namun ketika rezim berganti, dia dipandang sebagai ikon perdamaian. 

Pandangan Carl Schmitt di bukunya friend-enemy distinction memaparkan bahwa politik 

pada dasarnya menentukan siapa yang menjadi musuh.  

Di era modern pasca peristiwa 9/11, para teroris dijadikan musuh universal yang 

membuat negara memperkuat kebijakan represif dengan dalih keamanan nasional. 

Pandangan serupa datang dari Thomas Hobbes yang menyerukan bahwa Negara adalah 

solusi atas kekerasan kodrati manusia melalui monopoli kekuasaan. Namun kenyataannya, 

negara juga adalah pelaku kejahatan terbesar. Eksekusi, perang, dan represi terjadi dengan 

justifikasi hukum hingga kekerasan negara menjadi sah. Friedrich Nietzsche menonjolkan 

pikirannya bahwa moralitas & hukum adalah produk relasi kuasa untuk mendefisinikan 

yang benar dan salah. Dengan penalaran ini, alasan “operasi militer” akan digunakan 

ketika negara membunuh. Namun, kalau ada yang merespons perilaku itu dengan 

perlawanan, maka itulah “terorisme”.  

Dikotomi sebagai hasil dari mereka yang mengendalikan narasi. Terorisme & 

radikalisme tidak muncul dari kehampaan, namun karena gejolak krisis eksistensial dan 

alienasi sosial. Benedict Anderson dalam Imagined Communities mendeskripsikan 

pikirannya bahwa identitas nasional dirangkai secara imajiner, dan ketika dibawa ke 

konteks ekstrimisme, wacana victimhood memainkan peran krusial dalam mobilisasi. 

Subjek teradikalisasi seringkali merupakan mereka yang berada dalam kehampaan ruang 

ekspresi politik. Marc Sageman menegaskan bahwa radikalisasi lebih banyak kuantitasnya 

di kalangan individu yang terdampak dislokasi sosial daripada sebatas doktrin ideologi 

atau agama. 

Radikalisme merupakan respons terhadap keterasingan, bukan sebatas fanatisme 

buta. Charles Tilly dengan The Politics of Collective Violence miliknya menunjukan 

bahwa kekerasan politik adalah reaksi massa terhadap represi negara. Studi RAND 

Corporation membuktikan bahwa kebijakan war on terror yang bersifat koersif justru 

memperburuk siklus kekerasan. Perlawanan menjadi semakin masif apabila negara terus 

membelenggu. Disisi lain, pendekatan yang menargetkan komunitas cenderung efektif 

untuk meredam ekstrimisme jika dibandingkan dengan taktik militeristik. 

The Wretched of the Earth  karya Frantz Fanon mendeskripsikan fenomena 

kekerasan yang kerap kali dilakukan merupakan respons terhadap kemaksiatan struktural 

yang mereka alami. Jika mengevaluasi perkembangan terorisme, maka kesamaan variabel 

bahwa ia terlahir dari marginalisasi politik, kontrol ketat narasi universal, dan 

ketimpangan ekonomi menjadi alasan utama karena ruang oposisi dikerdilkan. Maka, 



37 
 

 

pendekatan represif tidaklah menjadi jawaban yang tepat. Deradikalisasi yang efisien 

harus berdasar pada inklusivitas sosial dan reformasi kebijakan keamanan. Memahami 

terorisme tidak hanya dengan memandangnya sebagai ancaman keamanan namun 

pahamilah sebagai respon bagi ketimpangan sosial, politik dan ekonomi yang berskala 

masif. Jika tidak ada transformasi fundamental dalam sikap yang diambil negara untuk 

memotong akar ketidakadilan, war on terror hanya akan menjadi indikator berlanjutnya 

siklus kekerasan. 

Ketakutan Sebagai Modus Operandi Represi Negara & Kekerasan Sebagai Fasilitas 

Dehumanisasi  

Sebagai algoritma politik, ketakutan merupakan hasil konstruksi yang bereproduksi 

dan disebarluaskan dengan aspek yang sangat presisi. Logika kekuasaan menerangkan 

bahwa ancaman bukanlah suatu hal untuk diberantas namun selalu dikelola agar 

senantiasa relevan. Fenomena 9/11 adalah salah satu contoh adanya fasilitas instrumen 

epistemik yang dimiliki negara demi mentransformasikan ketakutan sebagai legitimasi 

bagi kebijakan ekspansi dominasi. Nalar kita keliru apabila memandang Osama bin Laden 

sebagai figur antagonis, namun ia adalah produk yang senagaj di design untuk 

menghidupkan fiksi geopolitik mengenai “poros kemaksiatan”. 

Agama dijadikan arsitek simbolik yang mengonstruksikan bineritas bagi peradaban. 

Banyak negara seperti Irak dan Afganistan pun menjadi target kebijakan militeristik 

bahkan menjadi ladang ekperimental untuk imperialisme kontemporer. Patriot Act yang 

disahkan di Amerika Serikat menjadi simbol transisi dari negara hukum menjadi negara 

pengawas. Privatisasi warga bukan lagi menjadi hak namjn konsesi yang diberikan 

negara, perlindungan tidak lagi bertindak dalam bentuk keamanan, namun dipakai alasan 

untuk menormalisasi pengontrolan. Sebagai komoditas yang bernegosiasi dengan 

ketundukan, kebebasan tidak lagi dipandang sebagai prinsip ontologis yang melekat pada 

asasi manusia.  

Terminologi Foucault tentang “Regime of Truth” menjadi  cara dimana negara 

menciptakan kerangka naratif yang harus dipatuhi tanpa digugat. Ketika keadaan seperti 

ini dipaksakan,  maka ancaman akan terus bersarang menjadi bahan bakar bagi 

kapitalisme militer. Edward Snowden pernah berkata “negara tidak mau ada akhir dari 

perang melawan teror. Mereka menerlukan perang ini untuk mengekspansi infrastruktur 

represi.” Dapat dikatakan bahwa perang adalah taktik untuk mengawetkan konflik bukan 

cara untuk mendapatkan kemenangan. 

Radikalisme selalu dipandang sebagai tindakan kekerasan akibat fanatisme, namun 

nyatanya ia adalah produk eksklusi kultural. Distorsi makna sebagai patologi ideologis 

selalu dipakai negara secara sengaja untuk mereduksi narasi intelektual. Jika radikalisme 

ditilik maka logika kekuasaan harus dikoreksi sebagi efek dari ketimpangsn. Tindakan 

radikalis bukanlah produk dari kelompok yang fanatik namun respons akibat keterasingan 

sosial. Mereka adalah korban dari sistem yang melanggengkan alienasi. Ketika literatur 

sejarah dievaluasi kembali maka ada kesamaan variabel bahwa akses terhadap politik, 

keadilan, dan ekonomi terkontrol oleh kekuasaan. Akibatnya resistensi radikalisme 

menjadi semacam keniscayaan. Terlihat dari fenomena revolusi prancis yang terjadi 

akibat eksploitasi aritokrasi terhadap rakyat jelata. Begitu juga dengan pergerakan buruh 

di abad ke-19 yang pecah akibat hak pekerja yang dihancurkan kapitalisme. Atau bahkan 

tindakan radikalisme islam modern yang dilakukan sebagai akibat dari adanya represi 

ekonomi dan politik dari dunia muslim.   

Negara tidak pernah mencoba melacak jejak ontologis terkait proses dimana 

radikalisme dipilih menjadi suatu opsi. Hipokrisi negara dalam mendigdayakan sistem 

dengan menyingkirkan manusia, lalu kaget pabila ada perlawanan dari mereka yang ingin 



38 
 

 

disingkirkan. Oliver Roy pernah mengungkapkan bahwa “radikalisasi bukan terjadi 

karena islam, namun karena islam yang terputus akibat tradisi”. Namun tentunya Wacana 

resmi selalu mengasumsikan kebenaran versi mereka bahwa radikalisasi adalah produk 

dari islam yang sangat konservatif. Tapi sudah saatnya tesis ini dibalik karena masalahnya 

tidak terletak pada kuatnya islam namun justru karena terputus dari akar kulturalnya.  

Analisis tajam dalam membongkar mitos rasionalitas yang melekat pada teroris 

sebagai janin dsri lingkungan puritan islam tertuang dalam “Jihad and Death: The Global 

Appeal of Islamic State”. Sebaliknya, mereka yang terlibat merupakan komunitas yang 

tidak memiliki ketertarikan pada tradisi otentik dari islam. Mereka tidak memahami figh, 

namun mengerti propaganda jihadisme di media sosial, tidak terikat dengan komunitas 

muslim namun justru merasakan dislokasi budaya, radikalisme tidaklah dipandang sebagai 

ekspresi iman namun respon kemarahan eksistensial. 

Dari sinilah muncul terminologi  “Islamized Radicalism”, bukan “Radicalized 

Islam.” Maknanya adalah islam bukan penyebab radikalisasi, naum hanya dipakai sebagai 

lunguistik simbolik bagi kelompok yang mencari makna ditengah kemampaan struktural. 

Dengan begitu, narasi yang cenderung menunjuk islam sebagai embrio terorisme adalah 

tindakan manipulatif dan ahistoris. Dikancah dominasi dalam dunia yang terdikte, 

kekerasan timbul sebagai bahasa yang hanya tidak memunculkan reaksi, namun dipahami 

oleh mereka yang tertundas.  

Magnum opus Frantz Fanon yang berjudul The Wretched of the Earth, 

meruntuhkam mitos moralitas dari kolonial yang merangkai resistensi sebagai banalitas, 

sembari mengabaikan kekerasan yang dilakukan negara sebagai arsitektur kebrutalan 

untuk mendominasi. Tulisannya tidak sementara meromantisasi revolusi berdarah, namun 

membongkar hipokrisi kekuasaan yang mengilustrasikan resistensi sebagai terorisme, 

namun membungkam kebenaran dalam sejarah panjang penindasan yang sangat kejam.  

Ketika Aljazair dijajah prancis itu dibilang “misi peradaban”. Namun ketika respons 

balik dari Aljazair untuk melawan represi itu, mereka disebut “teroris”. Disinilah ranah 

“regime of truth” yang dikenalkan oleh Michael Foucault dimana kebenaran adalah hasil 

konstruksi oleh mereka yang memiliki relasi kuasa untuk mendefinisikan wacana, bukan 

lagi pada objektifitasnya. Mekanisme dehumanisasi yang bergerak secara struktural 

menegasikan bahkan kekerasan diproduksi akibat respon eksistensial. Dikala sistem 

membungkam suara yang terasingkan, disitulah perlawanan bukan lagi menjadi opsi 

namun keniscayaan. Pesan sejarah dalam berbagai fenomena seperti Revolusi Haiti 

(1791–1804) sebagai jalan pembebasan dari adanya sistem perbudakan yang hanya 

mungkin ditempuh oleh pemberontakan, Revolusi Bolshevik (1917) dimana menandakan 

resistensi dari akumulasi ketidakadilan ekonomi yang terjadi akibat kemaksiatan monarki, 

dan Intifada Palestina sebagai  

Kontemplasi kritis dari kolonialisme kontemporer yang menindas. Namun tentunya 

dari kacamata propaganda kekuasaan, ini tidak lebih invasi terhadap tatanan. Bukan 

sebuah perjuangan. Oleh sebab itu, mereka yang terjalin dalam rajutan kekuasaan akan 

selalu memandang revolusi sebagai pemberontakan, namun tak sadar bahwa represi 

mereka tak pernah mrngedepankan adab. Mitos keberadaan deradikalisasi hanya menjadi 

alat kosmetik negara demi membangun citra bahwa mereka “melawan ekstremisme”. 

Namun buktinya, taktik yang diterapkan oleh rezim yang otoriter bertransformasi sebagai 

proyek kontrol sosial dibanding rekonsiliasi nyata. Mulai dari pembungkaman oposisi, 

pembuatan proyek pemulihan tanpa adanya reformasi struktural bahkan kebijakan yang 

lebih mengedepankan retorika daripada transformasi sosial.  

Banyak wadah khusunya RAND Corporation menyajikan kerangka pikiran menarik 

dalam menanggulangi terorisme, ekstremisme bahkan radikalisme. Namun, semua itu 



39 
 

 

kerapkali tidak berhasil akibat mengesampingkan indikator krusial yang sangat 

fundamental bahwa radikalisasi merupakan produk ketidakadilan struktural. Kebijakan 

deradikalisasi yang tuntas bukan hanya mengedepankan “moderasi” namun memfasilitasi 

jalan keluar dari eksklusi sosial. Banyak negara Skandinavia menawarkan strategi yang 

substansial salah satunya di Denmark lewat kebijakan reintegrasi mantan ektremis berbasi 

pada komunitas lokal dengan menyediakan akses ekonomi yang lebih konkret akibat 

frustasi sosio-ekonomi, menjalankan fungsi rehabilitasi bukan hanya berbentuk 

monitoring represif namun dalam konteks psiko-sosial, membuka wadah rekonsiliasi 

bukan indoktrinasi negara.  

Hasilnya terlihat jelas dari Tingkat reoffending yang jauh lebih rendah dari 

sebelumnya bila dikomparasikan dengan strategi militeristik. Tentunya ini harus menjadi 

penanda kemawasan bahwa deradikalisasi adalah proses pembangunan kondisi sosial 

bukan hanya tentang “meluruskan paham”. Paradigma bernalar yang menempatkan 

terorisme sebagai problem keamanan haruslah direvisi kembali, karena ini bersinggungan 

dengan ranah epistemik. Perang melawan teror hanya taktik produktif yang bertujuan 

menopang kekuasaan dengan menggunakan ketakutan dan radikalisme bukanlah produk 

islam, namun efek dari keterasingan sosial yang selama ini diasuh oleh eksklusifitas 

sistem. Sudah saatnya, kognisi masyarakat dibongkar agar tidak terkungkung dalam mitos 

bahwa islam adalah variabel utama yang menunjang terjadinya radikalisasi. Namun 

sekedar medium ekspresi.  

Wacana simplistis yang mengaitkan keberadaan radikalisme dengan agama harus 

ditiadakan. Dibalik setiap narasi, bersarang kepentingan kekuasaan yang ingin diawetkan. 

Perseteruan mengenai definisi radikalisme tidak hanya melekat pada soap ektremisme 

keagamaan namun pekat pada siapa punya hak dalam menentukan definisi kekerasan. 

Ditengah tragedi dehumanisasi, kekerasan seringkali merupakan jalan satu-satunya untuk 

mengklaim kembali kemanusiaan yang dirampas. Bukan sekedar penyimpangan sosial.  

Radikalisasi Sebagai Produk Politik: Kamuflase Otoritarianisme Dalam Narasi 

Teror 

Ditengah kontrol narasi teror dan ketakutan, dibalik jubah kamuflase sebagai 

pelindung, negara berlaku cerdik namun nyatanya ia adalah predator. Guliran wacana 

yang mendominasi ruang publik selalu memposisikan terorisme sebagai musuh yang 

menginvasi kedamaian dan tatanan sosial, seakan radikalisasi adalah penyakit yang 

gejalanya bertumbuh secara spontan dari kealpaan intelektual. Jika tabir kemunafikan ini 

dibongkar dengan memaksimalkan kapasitas pikiran untuk menakar geneologisnya, maka 

ada muara kelam yang pasti ditemui.  

Kenyataannya bahwa radikalisme tidak muncul dari entitas yang hampa namun 

produk konstruksi kognisi yang diprakasai oleh kekuasaan. Kita terlalu nyaman berendam 

dalam ilusi bahwa radikalisme merupakan anomali sejarah politik. Namun, jika sejarah 

dievaluasi kembali maka ada siklus yang konstan bahwa apabila suatu sistem berubah 

menjadi terlalu otoriter, maka tentu ia memerlukan figur imajiner yang dijadikan target 

represinya. Maka, narasi terorisme tidak hadir untuk mendeskripsikan realita namun untuk 

melahirkan realita itu sendiri. Rezim kebenaran yang diprakasai untuk menumbangkan 

mitos bahwa tanpa negara kita akan terjerumus dalam kekacauan.  

Kekuasaan akan selalu mencari jalur untum menjinakan pemberontakan. Tradisi 

filsafat politik selalu menyajikan fakta bahwa kekuasaan yang dibangun oleh negara 

selalu berasaskan dua alat utama yakni represi dan narasi. Variabel yang sama selalu 

diteruskan sepanjang peradaban bukan hanya dengan menindas namun mengontrol makna 

untuk memaknai realitas sosial. Inilah titik dimana geneologi radikalisme menjadi sangat 

krusial. Dengan sekedar menggunakan makna yang disajikan oleh negara, maka kita telah 



40 
 

 

dijebak dalam produk kepentingan politik tertentu. Konteks sejarah dimana Friedrich 

Nietzsche telah menggambarkan bahwa sang pemenang akan menulis dan mengontrol 

makna sejarah. Makna radikalisme bukanlah aspek yang objektif namun strategi semu dari 

kekuasaan untuk melanggengkan cengkraman hegemoninya. 

Konflik antara “Moralitas Tuan” dan “Moralitas Budak” menjadi bukti dimana 

kedua aspek ini akan saling bersinggungan sepanjang peradaban manusia. Kontradiksi 

antara sistem nilai yang terdefinisikan oleh kekuasaan dengan resistensi dari mereka yang 

ditindas. Maka, tiap rezim kekuasaan akan selalu menantanf makna ontologis dari teroris 

atau radikal. Sebagai kategori politik, makna terorisme selalu dikontrol. Sehingga ini 

bukan sekedar realitas sosial namun konstruksi diskursif. Kebijakan militeristik tidak 

hanya dipakai untuk menekan mereka yang dikategorikan radikal, dan diperkuat dengan 

memaksimalkan narasi publik untuk mendisiplinkan kognisi komunal terkait kebenaran. 

Di setiap segmen masyarakat, melekat  apa yang disebut oleh Foucault sebagai arsip 

kekuasaan (archive of power). Ini merupakan kompilasi wacana, dokumen bahkan simbol 

yang dipakai untuk menentukan mekanisme suatu fenomena dipahami oleh massa. Arsip 

kekuasaan dalam konteks radikalisme tentunya dipenuhi oleh narasi yang 

mendeskripsikan eksistensi kelompok-kelompok tertentu sebagai ancaman pada 

stablititas. Mirisnya Institusi keagaaman, civitas akademika dan media massa kerap kali 

direkrut untuk mengukuhkan narasi ini.  

Dampaknya bisa terlihat ketika radikalisme dipandang layaknya sesuatu yang 

inheren dalam kelompok atau individu tertentu, bukan sebagai tragedi yang diselimuti 

kompleksitas yang berawal dari ketidakadilan struktural. Disinilah letak jejak operasi 

rezim kebenaran. Hanya boleh satu wacana yang mendominasi ruang publik bahwa negara 

membawa solusi dan radikalisme adalah persoalan. Peristiwa ini diperkeruh oleh peranan 

ketakuran demi mengawetkan otoritarianisme. Sebagai senjata paling efektif dalam 

politik, ketakutan gambaran  Thomas Hobbes dalam Leviathan menunjukan fakta bahwa 

manusia akan menyerahkan kedaulatanya pada negara dikala mereka merasa terancam 

oleh anarki. Tentunya tidak mengherankan apabila secara sistematis dan terstruktur negara 

mengeskalasi ketakutan ditengah masyarakat. Bisa saja kemunculan narasi terorisme 

merupakan arena produksi dependensi terhadap negara. Dengan mengontrol konsensus 

dalam mendefinisikan musuh bersama, negara memanipulasi pikiran masyarakat yang tak 

sadar bahwa mereka sedang terjebak dalam pusaran otoritarianisme dengan dalih proteksi. 

Apabila narasi radikalisme selalu diidentikan sebagai penyakit sosial, maka tentunya 

konflik atas terus berlangsung. Dalam paparannya, Oliver Roy menjelaskan bahwa 

fenomena radikalisme lebih sering terjadi akibat keterputusaan pada tradisi bukan karena 

keterikatan. Embrio radikalisme berkembang dari adanya fenomena keterasingan dan 

bertumbuh akibat pengalaman ketidakadilan bahkan kehilangan makna karena kehadiran 

sistem yang tidak menyediakan wadah bagi mereka. Didalam kendali oligarki atas dunia 

ini, sudah banyak orang yang merasa tidak memiliki tempat dalam sistem ini. Sehingga 

kehadiran negars lebih dipandang layainya mesin eksklusi yang mengesampingan 

kesengsaraan mereka, bukan sebagai pelindung.  

Dikala kehilangan harapan terhadap sistem. Maka alternatif lain sering dijadikan 

pilihan dan inilah titik dimana pikiran mereka diperdaya oleh para ekstremis yang 

menawarkan makna bagi mereka yang teralienasi. Sejauh ini, Kebijakan deradikalisasi 

kerap diarahkan pada dekonstruksi ideologi, seakan masalahnha terletaj pada kognisi 

personal. Namun perlu disadari bahwa ini merupakan kesalahan fundamental. Selama 

ketimpangan struktural masih terus dilakukan, maka tindakan radikalisme pasti terus 

berkembang. Sistem yang mengedepankan eksklusifitas harus dibongkar untuk 

memfasilitasi keamanan dan keadilan bagi nereka yang tertindas.  



41 
 

 

Di belakang segala retorika war on terror, negara selalu memerlukan terorisme untuk 

menjustifikasi eksistrnsinya. Itu kebenaran yang tak terbantahkan. Setiap narasi yang 

dikonsumsi terkait radikalisme dan semua kecemasan yang diperkeruh oleh media bahkan 

semua taktik represif yang dijalankan dengan dalil keamanan merupakan strategi 

keamanan. Semakin membengkak cengkraman kekuasaan negara tidak akan 

membereskan radikalisme. Namun dengan kehancuran mekanisme eksklusi yang 

membuat banyak orang kehilangan harapan adalah cara yang efisien. Karena definisi 

radikal tidak melekat pada mereka yang menolak sistem, namun keberadaan mereka yabg 

mengawetkan ketidakadilan. 

 

KEiSIMPULAiN  

Dalam jeratan ilusi epistemik yang dibangun oleh negara ada selalu kepentingan 

hegemoniknya. Fenomena kekerasan akan dimanfaatkan sebagai fasilitas produksi 

ketakutan yang dikomodifikasi demi kelancaran tujuan politik. Ini bukanlah keniscayaan 

objektif namun hasil interpertasi narasi yang dikontrol oleh mereka yang berada dalam 

relasi kekuasaan. Secara dominan, negara diangkat sebagai aktor tunggal yang sah dalam 

mendistribusikan “kebenaran”, namun nyatanya ia kerapkali menjadi aktor penyokong 

kekerasan yang dia kutuk sendiri.  

    Deskripsi sejarah selalu menegaskan bahwa jika ada indikator yang menggugat 

otoritas, maka definisi kebenaran akan dimanipulasi untuk melawan mereka. Sehingga 

terminologi “teroris” tidak layak dikategorikan sebagai pandangan universal yang inheren, 

namun diksi elastis yang mudah dimanipulasi sesuai kepentingan. Mereka yang dilabeli 

teroris, bisa saja merupakan simbol perjuangan kebebasan. Tindakan represi tidak hanya 

dipakai oleh negara untuk mempertegas dominasi strukturnya sekaligus mengonstruksikan 

realitas sosial agar publik memandang bahwa kebijakan itu adalah keniscayaan untuk 

mencapai stabilitas. 

       Di tengah rezim ketakutan yang berkelindan ini, hukum tidak lagi beroperasi 

layaknya mekanisme keadilan namun senjata untuk menjustifikasi otoritarianisme. 

Dibalik narasi demokrasi, negara memperluas spektrum cengkraman kontrolnya. 

Kebijakan war on terror yang dipakai Amerika Serikat bukan sebatas upaya untuk 

memumpahkan ekstremisme namun perluasan hegemoni geopolitik yang menguntungkan 

keberadaan industri militer. Sehingga siklusnya sulit untuk diatasi karena keberadaan 

perang tidak untuk dimenangkan namun dipertahankan. Karena hanya dalam konflik yang 

tak berkesudahan, profit akan membeludak bagi mereka yang menyiapkan sumber daya. 

Inilah cerminan moralitas dari sistem yang cacat memaksimalkan keadilan. Karena subjek 

diradikalisasi akibat ketimpangan yang terinstitusionalisasikan. Apabila kekerasan 

struktural dianggap kenormalan tanpa resolusi, maka siklus yang sama akan terulang 

dengan wajah baru dan legitimasi yang lebih canggih. Karenanya kita perlu mengintrusi 

kebenaran dari kelompok yang dilabeli teroria dan penyebab kemunculan mereka: 

A. Dekonstruksi Kebenaran Negara Yang Represif 

Definisi terorisme yang dikontrol oleh aparatus negara harus didekonstruksi. 

Masyarakat tidak boleh hanya menelan mentah-mentah narasi yang dilemparkan ke ruang 

publik, khususnya dari mereka yang punya kepentingan dalam mengawetkan status quo. 

Paparan komperhensif Michael Foucault tentang esensi kebenaran yang merupakan 

fasilitas lahiriah dari relasi kuasa dan bukan sekedar entitas netral patut dipandang sebagai 

pengingat tegas. Dalam berbagai fenomena, negara kerapkali memakai isu terorisme 

sebagai fasilitas yang efisien untuk membungkam oposisi politik, menjustifikasi kebijakan 

represif dan militeristik bahkan mengkriminalisasi gerakan sosial. Kekuasaan akan selalu 

menggunakan “musuh” agar memastikan kedisiplinan rakyatnya. Tanpa ada narasi yang 



42 
 

 

dikonstruksikan dari ancaman, alasan untuk ekspansi kekuasaan tidak akan ada bagi 

mereka. Sehingga sangat krusial bagi kita untuk mendekonstruksikan narasi ini bahkan 

menjadikannya sebagai agenda politik yang dikawal ketat oleh semua elemen masyarakat  

B. Deradikalisasi Sebagai Proses Sosial & Ideologis 

Mereduksi kebenaran ontologis radikalisme tidak hanya terkait pemahaman 

keagamaan yang semrawut. Itu adalah ekplanasi yang sangat simplisyuk bahkan 

mengesampingkan aspek realitas material yang melingkupi eksistensi induvidu yang 

dianggap radikal. Fakta sejarah menguak bahwa, radikalisasi kerap kali terjadi bukan 

akibat dokrin tertentu, namu karena alienadi sosial, ekonomi dan politik. Sehingga, jika 

radikalisme ingin diberantas, maka solusinya terletak pada reformasi sosial, menghapus 

kondisi yang melahirkan radikalisme. Bukan sebatas kebijakan deradikalisasi dengan 

basis indoktrinasi ulang. Apabila sistem ekonomi masih dominatif dan eksploitatif, maka 

tentunya kita tidak bisa berharap untuk mengatasi ekstremisme. Institusi negara yang 

korup dibarengi dengan manuver yang diskriminatif akan memperburuk gejala 

radikalisme. Sehingga penting untuk menyadari bahwa menghilangkan sumber 

ketimpangan yang memunculkan keterasingan adalah jalan untuk menemukan jawaban.  

C. Transformasi Rezim Represif Menuju Demokrasi Substantif  

Negara harus mampu menanggalkan ketakukan sebagai instrumen kekuasaan. 

Berbagai kebijakan seperti Patriot Act dan monitoring massal hang dilaksanakan oleh 

berbagai negara di dunia pasca peristiwa 9/11 tidak benar-benar melindugi rakyat dari 

ancaman terorisme, nyatanya itu hanya jalan untuk memperkuat kontrol negara atas 

warganya. Pada titik ini, perlu disadari bahwa demokrasi formal yang diklaim banyak 

negara berjalan tidak lebih dari ilusi prosedural semata. Eksistensi ontologis demokrasi 

tidak hanya terletak pada pemberian hak kepada rakyat, namun memastikan bahwa 

semuanya berdaulat atas hidup. Sehingga, tantangan kita bukan sekedar menuntut 

transparansi kebijakan antiterorisme, namun melacak jejak mekanisme politik ketakutan 

yang selama ini mengontrol kognisi kolektif kita. 

D. Menghancurkan Kedok Imperialisme dalam Antiterorisme 

Selama eksploitasi ekonomi masih terus dilanggengkan oleh korporasi 

multinasional, intervensi militer yang sewenang dan berbagai ketimpangan distribusi 

sumber daya maka resistensi yang dilabeli radikal akan selalu ada. Sehingga indikator 

penentunnya tidak layak bila hanya dilekatkan pada pandangan bahwa keberadaannya 

adalah hasil dari isolasi dinamila global. Produk kepentingan yang diseludupkan dalam 

berbagai kebijakan represif negara adidaya saat ini adalah bukti kongkrit dari adanya neo-

kolonialisme dimana dengan dalil atabilitas, negara-negara lain akan ditaklukan dengan 

kekuatan militer dan ekonomi. Dengan kondisi inj, tuduhan “teroris” kerapkali merupakan 

refleksi dari kepentingan imperialistik ketimbang realitas objektif. Oleh sebab itu, proses 

deradikalisasi terorisme hanya dapat diselesaikan dengan menata ulang tatanan dunia yang 

berjalan lebih adil, ketika kekayaan tidak berpusat dalam genggaman segelintir negara 

atau kekuatan militer tidak dipakai sebagai alat dominasi politik. 

E. Menyiapkan Model Keamanan yang berbasis Hak Asasi 

Keamanan tidak boleh terdefinisikan sebagai monopoli negara. Sistem yang dipakai 

saat ini mengontrol maona keamanan sebagai absennya ancaman kepada negara itu 

sendiri, namun tidak memandang aspek terpenuhinya hak-hak dasar warga. Paradigma 

kognitif ini harus berubah. Dibandingkan membangun negara menggunakan anggaran 

militer yang membengkak, solusi visioner yang efektif adalah berinvestasi dalam 

pendidikan, kesejahteraan sosial dan distribusi ekonomi. Sangat jarang ada yang menjadi 

ekstremis karena menggemari satu buku atau mendengar ceramah, namun sangat banyak 

yang berubah menjadi ekstremis dikala kehilangsn harapan karena ketidakadilan sistemik. 



43 
 

 

Harapan harus dibuat menarik ketimbang kebencian. 

Dengan begitu, memaknai terorisme bukan hanya terbelenggu tentang siapa 

pelakunya, namun melacak struktur kekuasaan yang mengorganisir kondisi bagi 

kekerasan untuk tumbuh. Negara yang kerap mengklaim keberadaanya sebagai pelindung 

masyarakat dari terorisme, justru sering menjadi aktor utama yang melahirkan ketakutan 

itu sendiri. Apabila ingin dunia terlepas dari siklus kekerasan, maka harus yang diberantas 

bukan hanya kelompok teroris, namun mereka yang mengerami sistem pemunculan 

teroris. Sehingga di titik ini, penting bagi kita untuk tidak menelan mentah narasi negara 

namun mampu menciptakan narasi baru yang tidak tunduk pada logika penindasan. 

 

DAiFTAiR PUSAiKAi 
Buku: 

Agamben, Giorgio. 1998. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Stanford, CA: Stanford 

University Press. 

Arendt, Hannah. 1951. The Origins of Totalitarianism. New York: Harcourt Brace. 

Bauman, Zygmunt. 2006. Liquid Fear. Cambridge: Polity Press. 

Beck, Ulrich. 2002. Risk Society: Towards a New Modernity. London: SAGE Publications. 

Benjamin, Walter. 1968. Illuminations: Essays and Reflections. New York: Schocken Books. 

Butler, Judith. 2004. Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence. London: Verso. 

Chomsky, Noam. 2001. 9-11. New York: Seven Stories Press. 

Foucault, Michel. 1977. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Pantheon 

Books. 

Foucault, Michel. 1978. The History of Sexuality, Volume 1: An Introduction. New York: 

Pantheon Books. 

Freedman, Lawrence. 2013. Strategy: A History. New York: Oxford University Press. 

Gray, John. 2003. Al Qaeda and What It Means to Be Modern. New York: The New Press. 

Habermas, Jürgen. 1984. The Theory of Communicative Action, Volume 1: Reason and the 

Rationalization of Society. Boston: Beacon Press. 

Hobbes, Thomas. 1651. Leviathan. London: Andrew Crooke. 

Huntington, Samuel P. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New 

York: Simon & Schuster. 

Kaldor, Mary. 1999. New and Old Wars: Organized Violence in a Global Era. Stanford, CA: 

Stanford University Press. 

Kepel, Gilles. 2002. Jihad: The Trail of Political Islam. Cambridge, MA: Harvard University 

Press. 

Klein, Naomi. 2007. The Shock Doctrine: The Rise of Disaster Capitalism. New York: 

Metropolitan Books. 

Mamdani, Mahmood. 2004. Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of 

Terror. New York: Pantheon Books. 

Nietzsche, Friedrich. 1887. On the Genealogy of Morals. Leipzig: C.G. Naumann. 

Pape, Robert A. 2005. Dying to Win: The Strategic Logic of Suicide Terrorism. New York: 

Random House. 

Roy, Olivier. 2004. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York: Columbia 

University Press. 

Said, Edward W. 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books. 

Schmitt, Carl. 1922. Political Theology: Four Chapters on the Concept of Sovereignty. Munich: 

Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl. 1932. The Concept of the Political. Berlin: Duncker & Humblot 

Schmitt, Carl. 1950. The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum 

Europaeum. Cologne: Greven Verlag. 

Schmitt, Carl. 1963. Theory of the Partisan: Intermediate Commentary on the Concept of the 

Political. Berlin: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl. 1956. Hamlet or Hecuba: The Intrusion of the Time into the Play. Düsseldorf: 



44 
 

 

Diederichs. 

Schmitt, Carl. 1926. Political Romanticism. Munich: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl. 1921. Die Diktatur. Munich: Duncker & Humblot. 

Žižek, Slavoj. 2002. Welcome to the Desert of the Real! Five Essays on September 11 and Related 

Dates. London: Verso. 

Jurnal: 

Abrahms, Max. 2008. “What Terrorists Really Want: Terrorist Motives and Counterterrorism 

Strategy.” International Security 32 (4): 78–105. 

Asad, Talal. 2007. “On Suicide Bombing.” Social Text 25 (2): 93–108. 

Barkawi, Tarak. 2004. “On the Pedagogy of ‘Small Wars’.” International Affairs 80 (1): 19–37. 

Baudrillard, Jean. 2002. “The Spirit of Terrorism.” Le Monde Diplomatique, November 2001. 

Burke, Jason. 2004. “Al-Qaeda: The True Story of Radical Islam.” I.B. Tauris. 

Nietzsche, Friedrich. 1887. Zur Genealogie der Moral [On the Genealogy of Morality]. Leipzig: 

Verlag von C.G. Naumann. 

Hobbes, Thomas. 1651. Leviathan or The Matter, Forme and Power of a Commonwealth 

Ecclesiasticall and Civil. London: Andrew Crooke. 

Schmitt, Carl. 1922. Politische Theologie: Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität [Political 

Theology: Four Chapters on the Concept of Sovereignty]. Munich: Duncker & Humblot. 

Schmitt, Carl. 1932. Der Begriff des Politischen [The Concept of the Political]. Hamburg: 

Hanseatische Verlagsanstalt. 

Schmitt, Carl. 1950. Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum [The 

Nomos of the Earth in the International Law of the Jus Publicum Europaeum]. Cologne: 

Greven Verlag. 

RAND Corporation. 2003. The Muslim World After 9/11. Santa Monica, CA: RAND 

Corporation. 

RAND Corporation. 2004. Trends in Terrorism: Threats to the United States and the Future of the 

Terrorism Risk Insurance Act. Santa Monica, CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2006. Beyond al-Qaeda: The Global Jihadist Movement. Santa Monica, CA: 

RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2008. Counterinsurgency in Afghanistan: RAND Counterinsurgency Study—

Volume 4. Santa Monica, CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2010. How Terrorist Groups End: Lessons for Countering al Qa’ida. Santa 

Monica, CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2013. The Evolving Terrorist Threat to Southeast Asia: A Net Assessment. 

Santa Monica, CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2016. Radicalization in the West: The Homegrown Threat. Santa Monica, 

CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2019. Counterterrorism and Counterinsurgency in Somalia: Assessing the 

Campaign Against Al Shabaab. Santa Monica, CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2021. The Future of the Islamic State’s Financial Resources. Santa Monica, 

CA: RAND Corporation. 

RAND Corporation. 2022. The Role of Social Media in the Radicalization of Youth: A Study of 

ISIS’s Online Recruitment Campaigns. Santa Monica, CA: RAND Corporation. 

Kepel, Gilles. 2004. The War for Muslim Minds: Islam and the West. Cambridge, MA: Belknap 

Press. 

Roy, Olivier. 2004. Globalized Islam: The Search for a New Ummah. New York: Columbia 

University Press. 

Mamdani, Mahmood. 2004. Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of 

Terror. New York: Pantheon Books. 

Juergensmeyer, Mark. 2003. Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religious Violence. 

Berkeley: University of California Press. 

Sageman, Marc. 2004. Understanding Terror Networks. Philadelphia: University of Pennsylvania 

Press. 

Pape, Robert A. 2005. Dying to Win: The Strategic Logic of Suicide Terrorism. New York: 



45 
 

 

Random House. 

Khosrokhavar, Farhad. 2005. Suicide Bombers: Allah’s New Martyrs. London: Pluto Press. 

Gerges, Fawaz A. 2005. The Far Enemy: Why Jihad Went Global. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Hoffman, Bruce. 2006. Inside Terrorism. New York: Columbia University Press. 

Stern, Jessica. 2003. Terror in the Name of God: Why Religious Militants Kill. New York: 

HarperCollins. 

Burke, Jason. 2003. Al-Qaeda: Casting a Shadow of Terror. London: I.B. Tauris. 

Benjamin, Daniel, dan Steven Simon. 2002. The Age of Sacred Terror. New York: Random 

House. 

Artikel: 

Schmitt, Carl. 1938. “The Leviathan in the State Theory of Thomas Hobbes: Meaning and Failure 

of a Political Symbol.” The Journal of Politics 2(4): 511-526. 

Schmitt, Carl. 1940. “Thomas Hobbes als politischer Denker.” Archiv für Rechts- und 

Sozialphilosophie 34(3): 343-368. 

Schmitt, Carl. 1963. “Der Begriff des Politischen.” Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 

49(1): 1-33. 

Schmitt, Carl. 1969. “The Concept of the Political.” Telos 2: 9-32. 

Schmitt, Carl. 1976. “The Age of Neutralizations and Depoliticizations.” Telos 25: 130-142. 


